
Nº 20 / Dic iembre 2025



RESONANCIAS. REVISTA DE FILOSOFÍA Nº 20 • AÑO 2025 • ISSN: 0719-790X

DIRECTOR: Felipe Álvarez Osorio, Universidad de Chile, Chile.

EDITOR EJECUTIVO: Javier Castillo Vallez, Universidad de Chile, Chile.

ASISTENTE EDITORIAL: Nicolás Rojas Cortés, Universidad de Chile, Chile.

EDICIÓN: Patricia Ayala

DISEÑO: Rosana Espino



3

Sumario

ARTÍCULOS

Martin De Mauro-Rucovsky 	 En el punto ciego que abre la tierra 	 7-23

Andrea Báez-Alarcón y	 Epistemologías subalternas:
Javier Ignacio Fattah-Jeldres 	 Mujeres indígenas y mestizas 
	 en la reconstrucción del saber 
	 desde los márgenes 	 25-37 

Nicolás Fuentes-Valdebenito, 	 Ética cívica y razón pública:
Isaac Carbajal y 	 aportes y tensiones frente
Santiago Ullauri-Betancourt 	 al ideal de libertad individual	 39-53

Leyla Carolina Pérez-Canales 	 Más allá de la oposición entre la ética 
	 de la justicia y la del cuidado: 
	 Carol Gilligan y la formulación 
	 de una ética de lo humano	 55-66

Ricardo Falla-Carillo 	 Filosofía de la liberación e histórica
	 koselleckiana: una interpretación 
	 renovada del tiempo latinoamericano	 67-82

Adriano Martins-Costa 	 Conciencia e Inteligencia
y Fabiana Prazeres-Martins 	 en la Era de los Grandes Modelos 
	 de Lenguaje		  83-93

RESEÑAS

Ana María Cristi	 Cristóbal Durán & María Luisa Figueroa
	 (edición y selección). Desear la diferencia.
	 Conversaciones con Félix Guattari. 
	 Encuentros en Chile, 1991	 97-101



4

Joel Arenberg-Nissin 	 Luis Enrique Alonso y 
	 Carlos J. Fernández Rodríguez. 
	 Capitalismo y Personalidad: 
	 transformaciones de la identidad 
	 en la empresa contemporánea	 103-107

Martin Ignacio Molina	 Stefanie Dach. 
	 Wilfrid Sellars on truth: between 
	 immanence and transcendence	 109-113



RTÍCULOS
A
A





7

En el punto ciego que abre la tierra

In the blind spot that opens the earth

MARTIN DE MAURO RUCOVSKY1

Centro de investigaciones de la Facultad de Filosofía y Humanidades (CIFFyH), 
Universidad Nacional de Córdoba. Instituto de Humanidades (CONICET)

Fecha de recepción: 15/04/2025  
Fecha de aceptación: 28/08/2025

Resumen

El texto revisita la evolución de la biopolítica fou-
caultiana y cuestiona su matriz conceptual: ¿Qué 
umbrales y tensiones habitan al interior de la mecá-
nica biopolítica, especialmente, a la luz de la crisis 
climática, los procesos de colonización y genocidio 
en América Latina que dan inicio a un proceso de 
transformación de las condiciones geológicas y am-
bientales de los territorios? Se postula que el colo-
nialismo constituyó el “primer y mayor despliegue 
biopolítico de la modernidad”, funcionando como 
un laboratorio para formas de disciplina y explo-
tación. La plantación ejemplifica esta biopolítica 
colonial que implicó una “avanzada biológica”, es-
clavitud multiespecífica y la “masiva instrumentali-
zación de la vida de los otros”. Este enfoque propone 
expandir la noción de “vida” más allá de lo biológico, 
integrando la agencia de lo no-humano (geos, virus, 
animales y plantas) y las cosmovisiones indígenas, 
que consideran lo ancestral y lo no-vivo, parte esen-
cial de la vida colectiva. 

1	 https://orcid.org/0000-0001-9423-9474

CÓMO CITAR ESTE ARTÍCULO:

En APA 7: De Mauro-Rucovsky, M. (2025). 
En el punto ciego que abre la tierra. 
Resonancias, (20), 7-23. https://doi.
org/10.5354/0719-790X.2025.78592

En MLA: De Mauro-Rucovsky, M. “En 
el punto ciego que abre la tierra.” Re-
sonancias, no. 20, 2025, pp. 7–23.

	 https://doi.org/10.5354/0719-79
0X.2025.78592. 

Palabras clave:	biopolítica, 
humanidades ambientales, 
plantación, colonialidad, ecología

Keywords: Biopolitics, Environmental 
humanities, Plantation, Coloniality, 
Ecology.

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 7-23 � ISSN: 0719-790X



8

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 7-23 � ISSN: 0719-790X

Abstract

The text revisits the evolution of Foucaultian biopolitics and questions its conceptual ma-
trix: What thresholds and tensions reside within the biopolitical mechanics, especially in 
light of the climate crisis and the processes of colonization and genocide in Latin America 
that initiated a process of transformation of the geological and environmental conditions 
of the territories? It is posited that colonialism constituted the “first and largest biopo-
litical deployment of modernity,” functioning as a laboratory for forms of discipline and 
exploitation. The plantation exemplifies this colonial biopolitics, which involved a “bio-
logical vanguard,” multispecies slavery, and the “massive instrumentalization of the lives 
of others.” This approach proposes to expand the notion of “life” beyond the biological, 
integrating the agency of the non-human (geos, viruses, animals, and plants) and indig-
enous worldviews, which consider the ancestral and the non-living an essential part of 
collective life.

¿Cómo se escribe la historia?

La particularidad histórica de las formas políticas de la modernidad implica 
un desplazamiento dentro de la obra foucaultiana que va desde un análisis de los 
discursos (una arqueología de las ciencias humanas) en dirección a una analítica 
del poder (o una genealogía del presente). Nos encontramos, en efecto, ante una 
problematización histórica que se sitúa en un poder soberano despótico hacia un 
poder disciplinar, y de este hacia un biopoder de seguridad o una gestión guber-
namental que motiva tanto al surgimiento de los estados nacionales (monopolio 
administrativo que logra ligar las poblaciones humanas a la tierra, el trabajo y el 
capital) como los procesos de subjetivación (la configuración de sujetos adapta-
dos y normalizados para el trabajo, la industria y el cultivo). 

Digamos que desde el derecho soberano de «hacer morir o dejar vivir» o un 
poder de patria potestas, historiográficamente un tipo de poder a la vez feudal 
y monárquico, que se ejerce de manera directa sobre la muerte, ligado a un so-
berano —el rey con sus insignias, cortejos y conmemoraciones—, cuya escenifi-
cación es una macrofísica del poder, el carnaval de la atrocidad y el espectáculo 
punitivo (el patíbulo, los verdugos y la confesión como producción de verdad). 
Seguido por las reformas humanistas (finales del siglo XVIII) que instauran los 
dispositivos disciplinarios; es decir, el conjunto de técnicas y procedimientos que 
ponen atención puntillosa al detalle (el trabajo, la higiene, la actividad gimnás-
tica, el aprendizaje escolar). Lo que adquiere preponderancia es una microfísi-
ca del poder que se ejerce mediante el estudio minucioso de las aptitudes del 
cuerpo, de las funciones vitales y del espacio serial, de los espacios de encierro, 
instituciones de secuestro y la táctica arquitectónica de los panópticos mediante 
la normalización de los individuos. Su modelo arquitectónico espacial funciona  



9

Martin De Mauro Rucovsky • En el punto ciego que abre la tierra

sobre la base del monacato religioso y el claustro, luego el trabajo industrial y del 
cuerpo obrero proletario, la cárcel y la prisión, el asilo psiquiátrico, los cuarteles 
y regimientos, escuelas y hospitales. Las arquitecturas disciplinarias serán el 
producto secularizado de las células de aislamiento monástico que, en un marco 
de racionalización económica y de reforma cuáquera y protestante, van a conver-
tirse en un dispositivo penitenciario. La consolidación del poder disciplinario re-
sulta complementaria de la emergencia del capitalismo industrial (revitalización 
de la regla de San Benito: ora et labora), a través de la vigilancia, la normación y 
el control, pero sujetando el tiempo de la vida al tiempo de la producción, con lo 
cual se busca producir “cuerpos políticamente dóciles y económicamente renta-
bles” (Foucault 1987, 223-255). 

Y, finalmente, la consolidación de un biopoder que se sitúa en una relación 
positiva con la vida, en el momento en que la vida como ser viviente entra como 
cálculo y estrategia política, el “umbral de modernidad biológica” (Foucault 1976, 
188) a través de dispositivos de seguridad, de normalización y de la gubernamen-
talidad, que implican una distribución en espacios abiertos y moldeables. Así, 
durante el siglo XVIII, la aparición de la vida en el escenario de la política adquie-
re una centralidad inusitada porque la vida humana dejó de ser vista como un 
don de Dios, o como el polo opuesto de la muerte para convertirse en un efecto 
de la acción política. La vida como algo que puede ser producido, administrado y 
gestionado por el Estado, como resultado de la intervención y planificación hu-
mana sobre un medio ambiente. Así pues, el objetivo principal del gobierno de la 
población -conjunto de seres vivos- es el arte de gobierno denominado guberna-
mentalidad, cuya forma mayor es la economía política, su instrumento técnico 
son los dispositivos de seguridad que le seguirán luego la razón de estado y el 
liberalismo.

Aunque sabemos también que el interés biopolítico por la vida está vinculado 
a la formación del capitalismo, pero no a su fase industrial sino a un antece-
dente decisivo, el período de violenta acumulación originaria que tiene su gé-
nesis en la conquista de América. Antecedente que nos permite entrever que la 
emergencia de las instituciones disciplinarias (cárceles, escuelas, regimientos 
y hospitales) y la mecánica industrial fueron un laboratorio previo en los pro-
cesos de colonización en América y que procesaron más que cuerpos humanos: 
distintos cultivos y especies de ganado, animales y plantas también fueron 
capturados en esta red de registro escrito y observación: “¿por qué, entonces, 
el pensamiento biopolítico europeo queda, con escasas excepciones, enfocado en 
cuerpos y poblaciones primordialmente humanas con marginal atención hacia 
los vivientes no-humanos?” (Giorgi 2023, 3).

Esbozar la historia de dicha forma de biopoder implica, metodológicamente, 
que se deje de lado el problema del Estado, de los aparatos de Estado y deshacerse 



10

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 7-23 � ISSN: 0719-790X

de la noción psicológica de autoridad.2 Así, resulta necesario estudiar, enton-
ces, el marco general de la racionalidad política del liberalismo clásico del siglo 
XVIII primero y, seguidamente, la transformación de este en neoliberalismo, 
cuyo aparato de veridicción es la forma empresa, el capital humano y el sujeto 
emprendedor. 

En este recorrido, que no se inscribe en el interior de un esquema evolucio-
nista, se debe suponer que los tres tipos de ejercicio de poder soberanía, disci-
plina, biopolítica  han coexistido intrínsecamente según fronteras móviles. No 
se pasa de las sociedades de soberanía a las disciplinas, del poder pastoral a la 
gubernamentalidad. Una misma praxis del poder puede tener aspectos anatomo 
y biopolíticos o en el cambio del poder soberano al gobierno biopolítico no se pro-
pone el fin o sustitución del poder soberano, sino la superposición de un poder 
nuevo (gubernativo y biopolítico) que permeó la soberanía. Aquí se trata de una 
coexistencia de espacios-tiempos históricos, de una contemporaneidad de hecho, 
con simultaneidad, rupturas y discontinuidades, torsiones y desplazamientos 
que Foucault describe en términos de “triángulo de ontología circular” (1977, 
133). Lo importante, en este plano, es lo que bosqueja: adentrarse en el análisis 
del dominio de las prácticas, los modos de obrar y de pensar, y en el relevo de la 
historia occidental de las relaciones de poder, las sombras del proyecto civilizato-
rio en la espesura de fuentes históricas, documentales, catálogos de penitencia-
rias, neuropsiquiátricos y fábricas, disposiciones administrativas, manuales es-
colares, reglamentos y discursos, directorios de bibliotecas, de archivos oficiales 
y de textos secundarios, manuscritos marginales, apócrifos y menores. 

Una analítica del poder, según enunciamos al inicio, o una genealogía del 
presente, eso que pasa por el ágora del presente en un doble sentido. El presen-
te histórico y social aquello que delimita una época y el presente de la sintaxis 
biopolítica, su vigencia y actualidad. ¿Cuáles son los nuevos enunciados que 
aparecen en un campo social histórico una época y cuáles son objetos de incor-
poración dentro de la gramática de la biopolítica? El presente como pregunta, por 

2	 La concepción jurídica o de la funcionalidad económica establece que el poder es un derecho que uno posee como un 
bien y que puede transferir o enajenar, de manera total o parcial mediante un acto jurídico. El poder es el que todo 
individuo posee y que puede ceder total o parcialmente para constituir un poder o soberanía política. El término po-
der proviene del latín possum (que se identifica con potestas y en proximidad con imperium y potentia), que significa 
ser capaz, tener fuerza para algo o, lo que es lo mismo, ser potente para lograr el dominio o posesión de un objeto 
físico o concreto, o para el desarrollo de tipo moral, político o científico. Por contraste, el abordaje foucaultiano impli-
ca dejar de lado al Estado y sus aparatos porque el poder no es una posesión centralizada, una superestructura, no 
reside en la voluntad o la conciencia de un individuo o grupo con autoridad. El poder, en cambio, es una estrategia 
que se ejerce constantemente en las zonas moleculares de la sociedad, como prisiones, escuelas y fábricas, siendo 
el Estado mismo un efecto de conjunto de estas relaciones dispersas. Así, el poder se manifiesta en prácticas, dis-
cursos y tecnologías que moldean las conductas y subjetividades de las personas. Asimismo, se desecha la noción 
psicológica de autoridad, ya que el enfoque no es por qué los sujetos aceptan el sometimiento, sino cómo se fabrican 
esas relaciones concretas de dominación a través de mecanismos y dispositivos específicos. Para Foucault, la verdad 
y el conocimiento no son principios puros o dados, sino el resultado de luchas y enfrentamientos entre instintos y 
fuerzas, ligadas intrínsecamente al poder.



11

Martin De Mauro Rucovsky • En el punto ciego que abre la tierra

lo actual y lo contemporáneo que es paradigmático de las sociedades de control 
biopolítico, con sus mecanismos de seguridad/inseguridad ligados a la razón del 
mundo neoliberal le sobreviene, así, un tiempo dislocado que concierte a los pro-
cesos de colonización y de los fenómenos derivados de las dinámicas extractivas, 
el despojo y la apropiación territorial; es decir, la época de la catástrofe ecológica 
a nivel ambiental y planetario. Un punto de inflexión y un evento límite, la época 
del desastre se predica sobre las condiciones de agotamiento ecológico, ambien-
tal y climático en los estratos temporales de largo aliento que traen consigo la 
memoria colonial y geológica del planeta, pero también de la percepción próxima 
de la muerte a través de las epidemias y los virus de origen zoonóticos, primero 
del HIV-SIDA y, en los últimos años, se solapa una pandemia dentro de la otra, 
con la emergencia del virus Covid-19.3

Nos detenemos en el punto de inflexión porque conlleva un interrogante: ¿Es 
posible esbozar una genealogía del presente y, más específicamente, del presen-
te de la biopolítica? Para esta consideración vamos a desplegar un abordaje por 
aproximaciones que opera en un modo diferido; de tal forma, la estructura com-
positiva se despliega subsecuentemente: en primera instancia se procedió por 
una recapitulación de la noción en cuestión (Preludio: “¿Cómo se escribe la his-
toria?”), seguidamente el análisis de la categoría en cuestión (bios, vida, vita) 
y su matriz conceptual heredada (Intermezzo: “Escucha eso que se quiebra”). 
En cuarto lugar, nos adentramos en una serie de líneas de fuga que atraviesan 
fronteras como una colección de huellas y una especie de rastro (Adagio: “Acá 
empieza a deshacerse el cielo”) y, finalmente, avanzamos en los horizontes epis-
temológicos-políticos-sensibles que se esbozan y las estrategias con las que se 
reescribe la historia (Allegretto: “Apuntar a la escala situada”). El presente de 
la biopolítica opera, entonces, en un tiempo diferido en el que lo actual puede 
surgir como algo anacrónico y lo venidero como algo consumado; esa disyunción 

3	 Las zoonosis constituyen un grupo de enfermedades causadas por diferentes agentes, tales como parásitos, anima-
les, virus o bacterias, que son transmitidas al hombre por contagio directo con el agente enfermo, a través de algún 
fluido corporal como orina o saliva o mediante la presencia de algún intermediario como pueden ser los mosquitos 
u otros insectos. Esto ocurre debido a entornos medioambientales devastados, estrechamente relacionados a la 
agricultura industrial, la deforestación, la cría intensiva de animales en condiciones de hacinamiento, junto con el 
desplazamiento de animales salvajes expulsados de sus hábitats, lo que facilita la generación de virus de una especie 
animal que saltan a los humanos y se tornan patógenos. La zoonosis interpela esa zona de exposición y vulnerabi-
lidad común entre vidas corporales de distintas especies; este aspecto indica también una interdependencia funda-
mental (como cuerpos somos existencialmente frágiles, expuestos a virus, bacterias, etc.).  Estas mutaciones virales 
que se convierten en amenazas para la vida dependen de acciones de origen entrópico, como los sistemas intensivos 
de producción de alimentos o la concentración poblacional de elevada densidad en centro urbanos metropolitanos. 
La percepción de la muerte y las respuestas sociales ante las epidemias de origen zoonótico, revelan profundas vul-
nerabilidades y mecanismos de control en la sociedad: el VIH-SIDA, inicialmente, generó pánico moral al enfocarse 
en el control de la sexualidad y propiciando una red de control sobre el cuerpo. Por otro lado, la COVID-19, aunque 
no es un virus radicalmente nuevo, ha provocado la normalización del estado de excepción, exacerbando desigual-
dades preexistentes, el miedo al otro y la legitimación de la biovigilancia digital. Ambas pandemias se solapan al 
intensificar las políticas de control preexistentes, llevando las políticas de la frontera al cuerpo individual y revali-
dando tanto la animalidad constituyente de los seres humanos como la fragilidad inmunológica ante otros actantes 
(no-humanos).



12

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 7-23 � ISSN: 0719-790X

de las temporalidades es la intuición en la que creemos se cifra algo del presente 
ecopolítico y la crisis ambiental en curso.

Escucha eso que se quiebra: ¿Qué está vivo?

Al centro de todo esto, la noción de vida, el bios de la biopolítica que parecería 
cargar con una herencia que está ligada a la biología, el proyecto ilustrado y la 
historia natural como campos de saber-poder que suponen, a su vez, la conver-
sión de los seres vivientes en vidas dentro de una naturaleza cuya propiedad es 
la continuidad taxonómica, una estructura visible y sus elementos homogéneos, 
pero que le sobreviene un proceso latente cuyo resultante es una naturaleza des-
animada. 

La noción de biopolitica, en este contexto, remite a una “vacilación de fondo” 
que atraviesa la formulación foucaultiana. Biopoder y biopolítica, apunta Ro-
berto Esposito (2006), refieren a dos valencias posibles, una negativa y reactiva 
un poder sobre la vida o su posibilidad afirmativa un poder de la vida. Así, los 
mecanismos específicos de poder que tiene por objeto una vida o el ser vivo que 
Foucault vincula al enfrentamiento biológico (corte, cesura, distinción y jerar-
quías entre «lo que debe vivir y lo que debe morir») y el cálculo proporcional (una 
relación bélica positiva: «Cuanto más mates, más harás vivir») y que denomina 
tanatopolítica en relación al desarrollo paroxístico del racismo de estado y la po-
sibilidad del genocidio.4 Pero biopolítica indica también la capacidad de variación 
y desvío, exceso e intensidad de la vida como sujeto de la política, porque no está 
exhaustivamente integrada en los dispositivos que la normalizan. 

Lo que permanece es, sobre todo, la captura y el monopolio sobre la noción 
de vida que carga con un linaje precedente (historia natural y biología eurocén-
tricas) y su matriz conceptual heredada, marcadamente biomédica, ilustrada y 
humanista, pero circunscripta a las coordenadas antropocéntricas: “¿hasta qué 
punto la biopolítica queda capturada en una lectura de la gestión “afirmativa” 
contra la evidencia, tan nítida en la experiencia latinoamericana del siglo XX 
y XXI, de que la guerra es constitutiva de todo despliegue biopolítico?” (Giorgi 

4	 La tanatopolítica se refiere a la inversión extrema y destructiva del biopoder, donde la política de la vida se transfor-
ma en una acción de muerte. Foucault interpretó el Nazismo como la forma más aterradora de realización histórica 
de la biopolítica; para él, el racismo fue el instrumento clave que permitió esta superposición, produciendo una se-
paración dentro del continuum biológico entre quienes debían vivir y quienes debían ser eliminados. El hacer morir 
funda toda una ordenación eugenésica de la sociedad y se justifica, paradójicamente, en la necesidad de la vida, su 
protección y seguridad; así, la muerte de unos favorecía la supervivencia de otro y la vida misma puede convertirse 
en el instrumento más terrible de la muerte.



13

Martin De Mauro Rucovsky • En el punto ciego que abre la tierra

2023, 3). La dominación colonial en América supuso, por contraste, la ingente y 
violenta acumulación originaria que reterritorializa recursos y vidas con el poder 
de la espada y bajo amenaza de muerte o circunscritas a la muerte lenta en las 
minas y labranzas, que sobreexplota las vidas indígenas y afro (Jaúregui & Solo-
dkow, 2024: 17-39).

La diferencia que se mantiene como un presupuesto incuestionado es aquella 
que, escribe Povinelli (2016, p.30), se conjuga entre todas las formas de vida (bios 
y zoé, humanos y no humanos, monstruosas, impersonales, etc.), su deriva como 
muerte (tanatopolítica y necropolítica) y la categoría de no-vida (geos, meteoros) 
que se asocia a lo estéril o desprovisto de vida, es decir, lo inerte e inanimado que 
contrasta con lo vital y dinámico. Ese presupuesto incuestionado, que Povinelli 
(2016, 34) llama biontología, se funda sobre la transposición de conceptos de 
la biología (de su matriz fundante como disciplina en el siglo XVIII) tales como 
metabolismo, nacimiento, crecimiento-reproducción, muerte hacia conceptos de 
la ontología tales como evento, acontecimiento, conatus/affectus, finitud y su 
concepto de existencia (ser o dasein, ser-ahí). ¿Es posible enunciar, al interior 
de la gramática biopolítica, la muerte no como su par antagónico y excluyente de 
la vida (un fin, una frontera o un punto final de un sujeto) o como reverso cons-
titutivo o deriva (tanatopolitica), sino la muerte como principio inmanente de la 
vida que desubjetiva, como lo irreductible, como un resto pendiente más allá del 
límite (Biset, 2013) o como un modo de gestión y administración de elementos 
no-vivos?  

Es, precisamente, en esta intersección entre crisis ecológica y tradición biopo-
lítica donde se producen desplazamientos hacia zonas críticas con interrogan-
tes propios: los puntos de mutación en la gestión de lo vivo hacia lo viviente, 
la perturbación ontológica alrededor de la naturaleza, la intensificación de las 
formas de extracción y explotación de los entornos bióticos y los desórdenes de 
la sensibilidad. Los fenómenos climáticos que irrumpen: inundaciones, sequías, 
terremotos, la nueva centralidad que adquieren virus, bacterias, las pandemias, 
las luchas indígenas y poscoloniales, lo mineral, lo geológico y la estratigráfica o, 
incluso, la posibilidad misma de la extinción generalizada. Todos estos síntomas 
de cataclismos que arrastran a la superficie sensible son figuraciones que, ade-
más de interrogar los límites de lo humano y su reverso (ya sea lo animal, bestial, 
monstruoso o zombi), permiten situar la disputa por los límites de lo vivo y de 
correlato, el pliegue de un régimen ecológico que ha reorganizado a la naturaleza 
en función de la acumulación de capital, pero que despunta hacia un período de 
una nueva inestabilidad de la naturaleza. 

La biopolítica parece funcionar como un umbral, imprescindible a la vez que 
insuficiente, porque la preminencia de cuerpos y poblaciones humanas limita su 
alcance analítico-epistemológico al tiempo que resulta exiguo en el abordaje de 



14

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 7-23 � ISSN: 0719-790X

la naturaleza como elemento constitutivo del repertorio moderno, en los térmi-
nos anunciados por Bruno Latour (1991): ¿qué cuenta como vida en relación a 
la naturaleza, aquello que a través de la gestión política de la vida se presupone 
como del orden de lo natural?5

Si con el fin de la época clásica (en el análisis foucaultiano de las epistemes) 
las fuerzas de lo humano cesaron de producir la forma-Dios para anunciar la 
forma-Hombre, ya no hablaríamos de Incipit Homo (“aquí comienza el Hombre”) 
como en la modernidad, sino del Incipit Terra: estaría comenzando la era de la 
Tierra (Escobar, 2017:20). Así, la pregunta fundamental que atraviesa la biopolí-
tica enunciada en ¿qué es una vida? ¿Cómo se cifra un modo de gestión, cálculo 
y administración de la vida, cómo se hace vivir y cómo hacerse una vida? ¿Cómo 
se gestiona la muerte y la guerra, las masacres y el genocidio, pero en nombre de 
la vida, del hacer vivir? O, más aún, ¿qué es lo que puede una vida, cuál es su 
potencia de variación y desvío, su capacidad de agenciamiento?, es relaborada, 
apunta Cóccaro (2023) por la de “¿qué es o cómo habitar?” 

Acá empieza a deshacerse el cielo

En el análisis canónico de Michel Foucault y en muchas de sus recepciones 
críticas, las menciones y alusiones a esta dimensión constitutivamente política 
de la vida y los modos de gestión de esa vida es, cuanto menos, reticente a in-
cluir una perspectiva sobre la raza (Castro-Gómez, 2005; Kilomba, 2023; Quijano 
2000; Yusoff 2018) como tecnología de gobierno.6 Es decir,  se trata de los largos 

5	 Siguiendo a Latour (2019:71-135), aquello que a través de la gestión política de la vida se presupone como del orden 
de lo natural y lo que tradicionalmente cuenta como vida en relación a la naturaleza es la Naturaleza (con mayús-
cula). Esta se ha concebido como una entidad exterior, unificada, desanimada, universal e incuestionable, actuando 
como una “Corte Suprema” o un “tercero desinteresado” para arbitrar disputas y garantizar un supuesto consenso. 
Esta concepción de la Naturaleza es, en realidad, un efecto de lenguaje y una operación de desanimación que vacía 
a una parte de los actores (objetos materiales) de toda capacidad de actuar, presentándolos como inertes y pasivos, 
mientras que a los humanos se les sobreanima con libertad y conciencia. Esta naturaleza inerte y objetiva es la 
que los modernos han utilizado para justificar órdenes políticos y morales, aunque en la práctica, es un concepto 
inestable que no logra pacificar conflictos y que, paradójicamente, contribuye a la despolitización de las cuestiones 
ecológicas.

6	 Tal como hemos señalado previamente (nota al pie 3), en la obra del pensador francés (específicamente en Il faut 
défendre la société, Il faut défendre la société y Les Anormaux), la raza entra en consideración cuando tematiza la 
tanatopolítica que se refiere a la ruptura dentro del “continuum biológico” de la especie humana mediante técnicas 
médico normalizadoras, permitiendo la diferenciación entre las vidas que deben ser preservadas y aquellas que de-
ben ser eliminadas. En el curso Le Pouvoir psychiatrique se habla de la “colonización de los pueblos” y de cómo en la 
“historia de la colonización”, al igual que en la historia de la psiquiatría, se observan dos épocas: una de “cadenas” 
y otra de “sentimientos humanitarios”. Foucault también asimila a los “pueblos colonizados” con los locos y delin-
cuentes, concibiéndolos como “residuos de la humanidad. Y Le Pouvoir psychiatrique Foucault también menciona las 
misiones jesuíticas como un ejemplo histórico preciso, descritas como “microcosmos disciplinarios” que operaban 



15

Martin De Mauro Rucovsky • En el punto ciego que abre la tierra

y estratificados procesos de colonización y la imposición simultánea de proyectos 
civilizatorios y la implantación ecobiológica, que son coetáneos a la consolidación 
del biopoder alrededor del siglo XV en el contexto europeo continental. Cierta-
mente es una recurrencia en la tradición de análisis biopolíticos que prescinde 
de las experiencias específicas de dominación y gobierno colonial de la vida que 
secundaron al “descubrimiento” de América o colonización de las Indias. ¿Acaso 
es una máquina de guerra con su fuerza civilizatoria la que habita al interior de 
todo despliegue biopolítico, una fuerza civilizatoria cuyo ethos marca una avan-
zada colonial a través de la captura de territorios, procesos de desposesión, ex-
tractivismo y des-territorialización?7 Esto implica que “el colonialismo en América 
constituyó el primer y, tal vez, el mayor despliegue biopolítico de la modernidad” 
(Jáuregui y Solodkow, 2024: 20). 

La conquista no fue simplemente un movimiento expansivo por desposesión 
y reterritorialización que puso bajo la soberanía de la Corona española vastas 
tierras, sistemas ecobióticos y numerosos pueblos, sino que es inseparable de 
los modelos de gubernamentalidad y de un humanitarismo cristiano que, en la 
coyuntura de la expansión colonial y en aras de la salud del reino, desplegó toda 
una “masiva instrumentalización de la vida de los otros” (Jáuregui y Solodkow, 
2024: 19). Consuetudinario a la imposición del biopoder se produce, entonces, 
la expansión y colonización europea en América, Asia y África, que da inicio a 
un proceso de transformación de las condiciones geológicas y ambientales de 
los territorios a través de la implantación de la jerarquización vertical y utilita-
ria de los órdenes ontológicos de existencias, mediante formas taxonómicas de  
relacionarse, de clasificar y de representar la naturaleza cuyo mecanismo ejem-
plar es la reducción del entorno en términos de paisaje (Andermann, 2018; 
Mitchell, 2002). 

 La historia en marcha se refiere a un período inicial de aniquilamiento y 
mortandad; este proceso de acumulación originaria corresponde a un momento 
de extrema apropiación de la población indígena, formas de explotación extin-
tiva de la vida y de transferencia extractiva de riquezas que, como el sistema de 

con un sistema de vigilancia y un sistema penal permanentes, a modo de contrapunto a la esclavitud. Tanto el 
genocidio colonialista como la aplicación de mecanismos disciplinarios en la colonización son manifestaciones con-
cretas de cómo la raza y las tecnologías de gobierno del biopoder operan para gestionar y, si es necesario, eliminar 
poblaciones en favor de la supuesta salud o pureza de un grupo dominante. 

7	 A. Mbembe (2011) encuentra el derecho de matar en la redefinición de la soberanía en las colonias y no tanto en 
la mutua dependencia de la biopolítica con el viraje totalitario del Nacionalsocialismo y los Estados soviéticos o en 
la posibilidad de la guerra nuclear (ejemplos paradigmáticos del mismo Foucault). Las guerras coloniales, al estar 
frente al salvaje, expresan una indistinción entre guerra y masacre o el genocidio como motor social, como máqui-
na disciplinada de matar en su funcionamiento técnico porque se produce un estado de sitio permanente que no 
dictamina la muerte como decisión final, sino que se realiza como ejercicios constantes de muerte. En las masacres 
se encuentra una forma singular denominada necropolítica en relación a cómo se inscriben la muerte y los cuerpos 
en distintas prácticas mortuorias en un espacio geográfico que relega a los colonizados a una zona intermedia entre 
sujetos y objetos. 



16

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 7-23 � ISSN: 0719-790X

encomienda o el modelo extractivo de las minerías, identifican la riqueza colonial 
con los cuerpos y cadáveres que producían. Pasadas esas primeras décadas de 
conquista y despoblación, tal como ocurre en las Antillas Mayores y La Españo-
la, el humanismo cristiano, el pastorado y la ilustración son leídos y traducidos 
desde biopolíticas imperiales, y esto marcará los esfuerzos de la Corona española 
por implementar una política de control sobre la vida que se ocupan de la cuenta 
demográfica, de la intervención de las condiciones mínimas de la vida (como la 
alimentación, el descanso), de la salud y el sexo, de la regulación del trabajo en 
el marco del proceso productivo. 

Se trata de un paradigma de pensamiento biopolítico colonial que se ejerce 
a través del cultivo de los hombres a nivel gubernamental poblacional (rebaño), 
pero que integra las tecnologías disciplinares de los cuerpos (cuidado de la vida 
espiritual, pneuma), mediante la transformación de formas de vida “salvajes” 
(pobres e indios ociosos) en formas de vida civilizadas, cristianas y productivas. 
Esto supone, no solo la conversión de masas poblacionales en fuerza de trabajo 
sino también una forma morigerada de acumulación con el fin de conservar los 
procesos de dominio y explotación laboral: un modo de colonialismo humanitario 
que “haría vivir y no dejaría morir”. Lo que sucede con este corrimiento en las 
tecnologías de poder no es una ruptura con la dominación colonial que se basaba 
en los imperativos caritativos cristianos sobre el cuidado de los débiles, sino que 
se trata de la necesidad de atender el desorden económico y político que para el 
reino significaba la mortandad, el agotamiento y la falta de reproducción de la 
vida indígena a causa de la sobreexplotación y hambre de los indios (Jáuregui y 
Solodkow, 2024: 17-39). 

El cultivo de los hombres y la biopolítica colonial se desenvolvía dentro de un 
proyecto de avanzada biológica (Crosby 2009; Subramaniam, 2024) de especies 
importadas que terminaron por imponerse sobre la fauna y flora endémicas; los 
esfuerzos colonizadores se orientaron a su mitigación, su aislamiento y, final-
mente, su desaparición: el caballo desplazó a la llama en Sudamérica, el ganado 
vacuno al búfalo en América del Norte, por poner tan solo algunos ejemplos. Una 
avanzada biológica que se produjo, asimismo, por medio de prácticas de some-
timiento agrícolas y una violenta simplificación de los paisajes, acompañada de 
una transformación radical de las ecologías y de la relocalización/transporte de 
genomas, plantas y animales, incluyendo a los seres humanos (Ávila 2024). 

El análisis de genealogía descolonial indica que el trabajo disciplinar-escla-
vizado en las plantaciones, en las minerías (cuyo ejemplo paradigma es el cerro 
de Potosí en jurisdicción del Alto Perú), en el régimen de vida misional jesuítico 
guaraní (Ruidrejo 2014; 2017), las reducciones y pueblos de indios, la encomien-
da, la hacienda, el ingenio, y otras muchas formas de organización, regulación, 
explotación y gobierno de la vida son el locus paradigmático que inspiró el trabajo 



17

Martin De Mauro Rucovsky • En el punto ciego que abre la tierra

asalariado industrial a través de su modelo de disciplina y alienación, de cuerpos 
dóciles y productivos en el reparto de los individuos, su constante vigilancia y 
cálculos de utilidad. En otros términos, las plantaciones de algodón y de estimu-
lantes para la producción y consumo, como la caña de azúcar, el tabaco o el café, 
son la precondición para la industrialización a la vez que constituyen el modelo 
de la disciplina/alienación fabril y de otras modernas instituciones disciplinarias 
(prisión, escuela, hospital mental).8 

La transformación del continente americano en una región de abastecimiento 
implicó una combinación de diferentes estrategias para la extracción de la rique-
za local, algunas antiguas y otras nuevas. La plantación es una herramienta de 
la maquinaria colonial que funciona sobre la base de la alteración en el paisaje, 
en la composición de la biodiversidad y en el intercambio metabólico. Específi-
camente, en la región del caribe, el cultivo intensivo de tabaco, café y algodón, 
primeramente, y el desarrollo de la industria azucarera en la segunda mitad del 
siglo XVII provocaron la deforestación y el desmonte de tierras sin ninguna forma 
de recuperación de los nutrientes extraídos. Ferdinand escribe (2022:42-45) que 
la deforestación a gran escala produjo no solo la destrucción de los hábitats de 
especies animales y vegetales y hasta la extinción de algunas de ellas, sino que 
afectó también a los suelos, que se compactaron más al aumentar la superficie 
expuesta a la lluvia. Además de esta lógica de explotación intensiva, la planta-
ción significa también una homogeneización de los cultivos (sustituido por el 
predominio de una determinada especie vegetal, como la caña de azúcar) y, en 
consecuencia, de los componentes biológicos de la tierra. 

Es así que la plantación como imposición de un régimen colonial supuso 
formas intensivas de desplazamiento y despojo, la destrucción ambiental gene-
ralizada y la extinción de especies animales y vegetales por sustitución, un tipo 

8	 La emergencia de la biopolítica y el biopoder, tal como los analiza Foucault, se asocia con los siglos XVIII y XIX en 
Europa, vinculada a la Ilustración y al surgimiento del capitalismo industrial. Sin embargo, el análisis decolonial 
argumenta que la razón biopolítica ya asomaba en los albores coloniales de la modernidad, en el siglo XVI, y que 
el colonialismo en América fue el “primer y, tal vez, el mayor despliegue biopolítico de la modernidad” (Jáuregui y 
Solodkow 2024:19). Estas prácticas coloniales se centraron en la producción de “cuerpos dóciles y productivos”, me-
diante una constante vigilancia y cálculos de utilidad que subordinaban la vida a la lógica económica y a la acumu-
lación de capital. El objetivo no era la extinción total de la fuerza de trabajo, sino su “reproducción” y “conservación 
biopolítica” para asegurar la continuidad de la explotación y las rentas del reino. Esto implicaba una consumición 
parcial de las fuerzas de trabajo que, a diferencia del modelo lupino de explotación extintiva, operaba como un 
vampiro que prolongaba la vida para seguir consumiéndola. Incluso el humanismo de figuras como Bartolomé de 
las Casas, aunque buscaba morigerar la violencia, se enredaba en la paradoja de intentar un colonialismo pacífico 
que, en última instancia, pretendía perpetuar la dominación y explotación de la vida preservándola. La justificación 
de la esclavitud de poblaciones africanas o de caribes se convirtió en un remedio biopolítico para suplir la mano de 
obra indígena diezmada, demostrando que la defensa de algunas vidas podía ser perfectamente coherente con el 
abandono de otras para el proceso productivo. Así, estas formas de organización laboral y control de la población en 
el Nuevo Mundo, anteriores a la fase industrial del capitalismo europeo, sentaron las bases para las técnicas de dis-
ciplina y normalización que Foucault analizaría en el contexto de las sociedades occidentales modernas, mostrando 
cómo el racismo de Estado y las tecnologías de poder ya estaban arraigadas en la lógica colonial y se extendieron 
para justificar el genocidio de poblaciones en América.



18

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 7-23 � ISSN: 0719-790X

de esclavitud laboral y un tipo de esclavitud laboral mecánica, distintos tipos 
de rentas territoriales y de cautiverios, la remoción y reemplazo de una fuerza 
laboral local por mano de obra forzada desde el exterior. Ambas formas de explo-
tación laboral y vital esclavitud africana legalizada y esclavitud informal indígena 
fueron constitutivas en la conformación del régimen de la plantación. La mano 
de obra esclavizada y disciplinada es dividida para esa tarea en función de me-
tas productivas y concebida como unidades intercambiables. Lo que estableció 
una profunda relación entre estatus racial, condición jurídica y carga laboral. En 
efecto, fueron las mujeres y cuerpos feminizados quienes tuvieron un rol mate-
rial y simbólico clave porque ellas serían designadas como responsables de deter-
minar la condición racial dado que se consideraba que la esclavitud se transmitía 
por el vientre materno (Sacchi 2019:45-58). 

En la plantación, en conjunto con las prótesis arquitectónicas, la Casa-gran-
de y la senzala (el formato espacial de la casa patriarcal a la que se adosa las 
habitaciones de los esclavos la senzala y la iglesia) operan un primer panóptico: 
una línea de montaje, una fábrica a cielo abierto, organizando en dependencias, 
formas de vida racializadas y modos de producción de mercancías, al tiempo que 
distribuye una visualidad desigual (Kilomba, 2023; Platzeck, 2020:20). El modelo 
de la plantación da cuenta de la captura sobre el trabajo forzado multiespecífico 
de humanos y animales no humanos (caballos, mulas, plantas y microbios), la 
explotación de la fuerza de trabajo humano y animal (Hribal, 2014), el desorden 
de los tiempos de generación entre especies, la interrupción radical del vínculo 
con el lugar como, así también, la simplificación ecológica que se codifica en 
agricultura.9

En otros términos, no hay biopolítica sin su reverso constitutivo de la tana-
topolítica, gestionar la vida implica que para “hacer vivir” y “realzar la vida” hace 
falta matar o que el otro muera, y este cálculo proporcional no se ejerce sin una 
máquina de guerra y sin una velocidad de desterritorialización, agrupamiento 
y despoblación. Es decir, la gubernamentalidad biopolítica y la tanatopolítica 
suponen no solo el genocidio poblacional como ejercicio constante de muerte y 
la masacre como motor social (Mbembe, 2011; Valencia, 2010), sino también el 
epistemicidio (Sousa Santos 2014) y una pérdida de terredad earthliness (Váz-
quez 2017) a partir de la imposición de un modo de habitar el entorno (una re-
lación de jerarquización y distancia), una ontología determinada o un conjunto 

9	 Los efectos ecológicos producidos por el modelo económico de la plantación contribuyeron, asimismo, a las condi-
ciones de cría y alimentación de enfermedades y plagas, tales como la malaria, la fiebre amarilla plasmodia y el den-
gue. Los mosquitos, las correlativas enfermedades epidémicas, zoonóticas y los respectivos sistemas inmunitarios, 
llegaron a convertirse en actores clave en las luchas geopolíticas del mundo atlántico durante siglo XVII y XVIII (Mc 
Neil, 2010).



19

Martin De Mauro Rucovsky • En el punto ciego que abre la tierra

de conocimientos que forman la base de la metafísica cristiana occidental y una 
forma de representar el mundo que reúne y funda, que organiza y legisla. 

Las relaciones coloniales y la expansión imperial europea conllevan una di-
mensión cognitiva específica; esto es, la ilustración y las ciencias humanas se 
ven reflejadas en la producción, circulación y asimilación de conocimientos. En 
manos del Estado metropolitano, las misiones religiosas y de las elites criollas 
americanas, la ilustración fue vista como un mecanismo idóneo para eliminar las 
“muchas formas de conocer” vigentes todavía en las poblaciones nativas que fue-
ron sustituidas (vía expropiación epistémica) por una sola forma única y verda-
dera de conocer el mundo: la suministrada por la racionalidad científico-técnica 
de la modernidad (Castro-Gómez, 2005: 10-16). 

Apuntar a la escala situada, al carácter regional de la biopolítica

No se trata ya de una búsqueda filológica y exegética dentro de la obra de 
Michel Foucault. La gramática de la biopolítica se transforma, sale de su marco, 
pasa en otra cosa, al tiempo que permanece en sí misma, algo conserva y otro 
tanto se disipa: ¿Qué pasaría si lanzáramos la máquina foucaultiana en forma-
ciones históricas en las que él nunca reparó? ¿Qué hubiera sido Foucault en 
otras formaciones, distintas a las europeas modernas en las que se concentró o 
de las que anunciaba no tener competencia? Bajo estas consideraciones, lo que 
sobreviene está marcado por un impasse de la biopolítica como un momento 
de incertidumbre, una temporalidad de la espera y la demora, de expectación 
y suspensión indefinida y que, sin embargo, está cargado de una potencialidad 
ciertamente imprevisible. 

Provincializar la biopolítica, este llamado que alude al trabajo del pensador 
poscolonial Dipesh Chakrabarty (2000), reconoce que este aparato teórico (con 
sus suposiciones ontológicas y epistemológicas sobre el tiempo, la temporali-
dad, las cosmovisiones, etc.) está situada en el particular contexto europeo de 
su producción, y hay otros contextos para los que estas teorías no son relevan-
tes. Ubicar la mecánica biopolítica en un umbral, imprescindible a la vez que 
insuficiente, porque nos suministra los índices más propios de ese impasse, un 
tiempo de suspensión momentáneo. Es el índice que nos permite desplegar una 
zona de interrogación crítica al tiempo que nos permite resituar la pregunta por 
la recepción, los procesos de digestión de un legado, la canibalización y lecturas 
desviadas de una tradición, eso mismo que nos hizo estar aquí.



20

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 7-23 � ISSN: 0719-790X

La colonización europea transformó el Nuevo Mundo; y el Nuevo Mundo, a 
su vez, contribuyó a una transformación silenciosa de Europa: sus capitales 
nacionales, sus metrópolis marinas, incluso sus pequeñas ciudades, habían co-
menzado a escapar desde el siglo XVIII del “régimen biológico de hambrunas 
y epidemias, a las que habían estado sujetas desde su nacimiento” (De Landa 
1997, 109). De otro modo, la misma modernidad europea que Foucault rastrea, 
es concomitante de la conquista, la navegación y el comercio con América, el 
secuestro, venta y explotación de personas que fue la trata transatlántica de 
personas africanxs, el poderío militar, la expoliación de recursos, el intercambio 
biótico de especies, gérmenes y microbios de un organismo a otro y la mecánica 
extractivista en territorios.

Los teóricos sociales del Sur de Asia (plantea Chakrabarty) y, por extensión, 
los estudios canónicos sobre biopolítica pasan por alto este contexto situado y 
aplican dicha teoría como si fuera universal un lugar sin lugar ni localización 
precisa. Así como “provincializar Europa” no significa rechazar el pensamiento 
europeo, sino reconocer su indispensabilidad e insuficiencia simultáneas, “pro-
vincializar la biopolítica” implica reconocer que, si bien es una herramienta analí-
tica valiosa, debe ser utilizada de forma crítica, permitiendo que otras ontologías 
y experiencias históricas la interroguen y la transformen. Reconocer de dónde 
provienen las ideas (el lenguaje y las circunstancias particulares de su formula-
ción) es crucial para formular una crítica, en lugar de asumir que provienen de 
un “ningún lugar” o de un “en todas partes” universal. 

Al cuestionar el imaginario compartido de lo moderno como lugar fundacional 
o como punto de origen-modelo que se desarrolla a lo largo del tiempo, se interro-
ga, asimismo, la idea de la historia como un tiempo natural, homogéneo, secular 
y calendárico que, inherentemente, cosifica el pasado y permite que ciertas cate-
gorías europeas se presenten como universales. Esta crítica busca hacer visible 
las temporalidades heterogéneas que coexisten en el ahora de las experiencias no 
europeas, donde elementos no-seculares o premodernos (como dioses o espíri-
tus) tienen agencia y no son meras supervivencias o anacronismos (Chakrabarty 
2008: 3-40). Por ejemplo, el concepto de cosmopolítica, propuesto por Isabelle 
Stengers y utilizado por Viveiros de Castro, hace de lo planetario y su innumera-
ble multiplicidad de actantes no humanos (no solo las interacciones humanas), 
el campo mismo de la política.  Para las cosmovisiones indígenas (A. Krenak, D. 
Kopenawa, D. Tukano, etc.), lo ancestral (incluyendo muertos o extintos) y lo no 
vivo son parte esencial de la vida colectiva y territorial, algo que el bios occidental 
tiende a invisibilizar. 

Povinelli (2016) misma expresa dudas sobre si la biopolítica es el concepto 
adecuado para analizar la gobernanza liberal en “espacios de colonos” como el 
Territorio del Norte de Australia, sugiriendo que la gestión de “existentes” (rocas 



21

Martin De Mauro Rucovsky • En el punto ciego que abre la tierra

o arroyos, el desierto o el virus) y no solo de “vidas” podría ser más pertinente. 
Y autores como Achille Mbembe (2011) argumentan que el colonialismo europeo 
en África y América fue un “precursor experimental” para las formas sádicas de 
biopoder aplicadas en Europa, sugiriendo que las raíces de ciertos biopoderes no 
son puramente europeas. 

Si bien Foucault centró su trabajo en la sospecha ante los universales antro-
pológicos y en realzar, como contrapartida, la importancia de las configuraciones 
históricas en sus singularidades, “¿Hasta qué punto esas categorías foucaul-
tianas utilizadas para explicar el proceso de gubernamentalización de la Euro-
pa occidental, resultaban de utilidad para describir el modo en que se conjugó 
la singularidad de una experiencia colonial en suelo sudamericano?” (Ruidrejo 
2014, 13). Este gesto crítico insiste en mostrar cómo ciertas categorías o teorías 
asumidas como dadas, universales o naturales, no son sino fruto de cierta pers-
pectiva particular, local y regional que tiene una historia específica. 

�   �   �   �   �



22

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 7-23 � ISSN: 0719-790X

Referencias bibliográficas

Andermann, Jens. Tierras en trance: Arte y naturaleza después del paisaje. Metales Pesados, 2018.
Ávila, Iván. “Plantacioceno”. Léxico crítico del futuro, edited by Andrés Kozel, Silvia Grinberg, and Marina Farinetti, 

UNSAM Edita, 2024. 
Biset, Emanuel. “Tanatopolítica.” Nombres: Revista de Filosofía, año XXI, no. 26, 2013, pp. 245–274.
Castro-Gómez, Santiago. La hybris del punto cero: Ciencia, raza e ilustración en la Nueva Granada (1750–1816). Edi-

torial Pontificia Universidad Javeriana, 2005.
Castro-Gómez, Santiago. Tejidos oníricos: Movilidad, capitalismo y biopolítica en Bogotá (1910–1930). Editorial Pon-

tificia Universidad Javeriana, 2009.
Chakrabarty, Dipesh. “The Climate of History: Four Theses”. Critical Inquiry, vol. 35, no. 2, Winter 2009, pp. 197–222.
Chakrabarty, Dipesh. Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical Difference. Princeton University 

Press, 2008.
Cóccaro, Victoria. ¿Qué está vivo? Arte y literatura en el cambio de siglo. Miño y Dávila, 2023.
Crosby, Alfred. Ecological Imperialism: The Biological Expansion of Europe, 900–1900. Cambridge University Press, 

2009.
De Landa, Manuel. A Thousand Years of Nonlinear History. Zone Books, 1997.
Escobar, Arturo. Autonomía y diseño: La realización de lo comunal. Tinta y Limón, 2017.
Esposito, Roberto. Bíos: Biopolítica y filosofía. Amorrortu, 2006.
Ferdinand, Malcolm. Decolonial Ecology: Thinking from the Caribbean World. Polity, 2022.
Foucault, Michel. Defender la sociedad: Curso en el Collège de France, 1975–1976. Fondo de Cultura Económica, 

2001.
Foucault, Michel. El poder psiquiátrico: Curso en el Collège de France, 1973–1974. Fondo de Cultura Económica, 

2005.
Foucault, Michel. Los anormales: Curso en el Collège de France, 1974–1975. Fondo de Cultura Económica, 2007.
Foucault, Michel. La voluntad de saber: Historia de la sexualidad 1. Siglo XXI Editores, 2010.
Foucault, Michel. Las palabras y las cosas: Una arqueología de las ciencias humanas. Translated by Elsa Cecilia Frost, 

Siglo XXI Editores, 2008.
Foucault, Michel. Nacimiento de la biopolítica: Curso en el Collège de France, 1978–1979. Fondo de Cultura Econó-

mica, 2010.
Foucault, Michel. Seguridad, territorio, población: Curso en el Collège de France, 1977–1978. Fondo de Cultura Eco-

nómica, 2006.
Foucault, Michel. Vigilar y castigar: Nacimiento de la prisión. Siglo XXI Editores, 2008.
Giorgi, Gabriel. “Las sobrevidas de la biopolítica: apuestas críticas desde América Latina”. LASA Forum, vol. 54, no. 

1, 2023, pp. 3–7.
Giorgi, Gabriel, and Fermín Rodríguez. Ensayos sobre biopolítica: Excesos de vida. Paidós, 2007.
Hribal, Jason. Los animales son parte de la clase trabajadora y otros ensayos. Ochodoscuatro Ediciones, 2014.
Jáuregui, Antonio, and Marcial Solodkow. Bartolomé de las Casas y el paradigma biopolítico de la modernidad colo-

nial. Iberoamericana; Universidad de los Andes, 2024.
Kilomba, Grada. Memorias de la plantación: Episodios de racismo cotidiano. Tinta y Limón, 2023.
Latour, Bruno. Cara a cara con el planeta: Una nueva mirada sobre el cambio climático alejada de las posiciones apo-

calípticas. Traducido por Ariel Dilon, Siglo XXI Editores, 2015.
Latour, Bruno. Nunca fuimos modernos: Ensayo de antropología asimétrica. Traducido por Victor Goldstein, Siglo XXI 

Editores, 2012.
Mbembe, Achille. Necropolítica. Melusina, 2011.
McNeill, J. R. Mosquito Empires: Ecology and War in the Greater Caribbean, 1620–1914. Cambridge University Press, 

2010.
Mitchell, W. J. T., editor. Landscape and Power. 2nd ed., University of Chicago Press, 2002.
Platzeck, José. Sacaropolítica: Plantar, moler, cristalizar, disolver. PEI; MACBA, 2020.
Povinelli, Elizabeth. Geontologies: A Requiem to Late Liberalism. Duke University Press, 2016.
Quijano, Aníbal. “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”. La colonialidad del saber: eurocentrismo y 

ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, compiled by Edgardo Lander, CLACSO, 2000, pp. 201–246. 
Ruidrejo, Alejandro. Foucault y la heterotopía extraordinaria: Las reducciones jesuíticas del Paraguay y la historia de la 

gubernamentalidad occidental. Tesis doctoral, Universidad Nacional de Córdoba, 2014.
Ruidrejo, Alejandro. “La heterotopía extraordinaria y la historia de la gubernamentalidad”. Historia y Grafía, no. 49, 

July–Dec. 2017, pp. 34–45.



23

Martin De Mauro Rucovsky • En el punto ciego que abre la tierra

Sacchi, Duen. Ficciones patógenas. Rara Avis, 2019.
Sousa Santos, Boaventura. Epistemologies of the South: Justice against Epistemicide. Routledge, 2014.
Subramaniam, Banu. Botany of Empire: Plant Worlds and the Scientific Legacies of Colonialism. University of Wash-

ington Press, 2024.
Vázquez, Rodrigo. “Precedence, Earth and the Anthropocene: Decolonizing Design”. Design Philosophy Papers, vol. 

15, no. 1, 2017, pp. 2–9.
Yusoff, Kathryn. A Billion Black Anthropocenes or None. University of Minnesota Press, 2018.

�   �   �   �   �





25

Epistemologías subalternas: Mujeres indígenas y mestizas en la 
reconstrucción del saber desde los márgenes

Subaltern Epistemologies: Indigenous and Mestiza Women in the 
Reconstruction of Knowledge from the Margins

ANDREA BÁEZ-ALARCÓN1 
Universidad Católica de la Santísima Concepción (UCSC), Concepción, Chile
abaez@ucsc.cl

JAVIER IGNACIO FATTAH-JELDRES2 
Universidad Católica de la Santísima Concepción (UCSC), Concepción, Chile
jfattah@ucsc.cl

Fecha de recepción: 05/08/2025 
Fecha de aceptación: 23/10/2025

Resumen

Este artículo examina cómo el feminismo hegemó-
nico occidental ha reproducido lógicas coloniales al 
universalizar la experiencia de la mujer blanca, invi-
sibilizando las de las mujeres indígenas y mestizas. 
A partir de una epistemología crítica situada en los 
márgenes, se analiza la colonialidad del saber en el 
lenguaje, entendida como la forma en que los re-
gímenes de conocimiento hegemónicos jerarquizan 
y deslegitiman otros saberes. Se explora cómo esta 
colonialidad se manifiesta en prácticas discursivas 
que silencian las voces subalternas y cómo, desde 
esos márgenes, surgen formas de resistencia que 
reconfiguran el lenguaje. El análisis se centra en 

1	 https://orcid.org/0000-0002-7647-0135
2	 https://orcid.org/0000-0001-8186-2734

CÓMO CITAR ESTE ARTÍCULO:

En APA 7: Báez-Alarcón, A. y Fat-
tah-Jeldres, J. I. (2025). Epistemo-
logías subalternas: Mujeres indíge-
nas y mestizas en la reconstrucción 
del saber desde los márgenes. Reso-
nancias, (20), 25-37. https://doi.or-
g/10.5354/0719-790X.2025.80157

En MLA: Báez-Alarcón, A., and J. I. Fa-
ttah-Jeldres. “Epistemologías subal-
ternas: Mujeres indígenas y mestizas 
en la reconstrucción del saber des-
de los márgenes.” Resonancias, no. 
20, 2025, pp. 25-37. https://doi.or-
g/10.5354/0719-790X.2025.80157

Palabras clave: feminismo decolonial, 
mestizaje, mujeres indígenas, 
cuerpo-territorio 

Keywords: decolonial feminism, 
mestizaje, indigenous women, 
body-territory

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 25-37 � ISSN: 0719-790X



26

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 25-37 � ISSN: 0719-790X

las prácticas lingüísticas que encarnan memorias 
y afectos alternativos como gesto de desobediencia
epistémica. Se aborda la crítica al mestizaje como categoría política, que no solo busca 
inclusión, sino que también diluye diferencias raciales. El artículo contribuye al femi-
nismo latinoamericano decolonial al reconocer a las mujeres racializadas como sujetos 
epistémicos activos.

Abstract

This article examines how Western hegemonic feminism has reproduced colonial logics 
by universalizing the experience of the white woman, thus rendering invisible the expe-
riences of Indigenous and mestiza women. Through a critical epistemology situated at 
the margins, the article analyzes the coloniality of knowledge in language, understood 
as the way hegemonic knowledge regimes create epistemic hierarchies that delegitimize 
other forms of knowledge. It explores how this coloniality is expressed symbolically in 
discursive practices that silence subaltern voices, and how, from these margins, forms of 
resistance emerge that reconfigure language as a contested space. The analysis focuses 
on linguistic practices that embody alternative memories and affects as acts of epistemic 
disobedience. The paper also critiques mestizaje as a political category, which not only 
aims for inclusion but also historically dilutes racial differences. The article contributes 
to decolonial Latin American feminism by recognizing racialized women as active epis-
temic subjects.

1.	 Introducción

El presente artículo indaga los modos en que la hegemonía epistémica occi-
dental ha contribuido a reproducir las lógicas coloniales al invisibilizar las expe-
riencias, saberes y formas de resistencia de mujeres racializadas en América La-
tina, con especial atención a las tensiones y diferencias entre mujeres indígenas 
y mestizas. Se parte del reconocimiento de que las mujeres mestizas, si bien tam-
bién pueden ser objeto de violencia estructural, no están exentas de reproducir 
relaciones de poder sobre mujeres indígenas, especialmente en contextos donde 
median desigualdades de clase, lengua y acceso a la institucionalidad. En ciertos 
casos se puede evidenciar como feministas urbanas han ignorado las condicio-
nes materiales y demandas específicas de mujeres indígenas, reforzando diná-
micas coloniales bajo discursos de emancipación. Tal imposición configura una 
forma de violencia que no solo es simbólica, sino también ontológica, al negar a 
estas mujeres la posibilidad de definirse desde sus propias memorias corporales, 
culturales y epistémicas. 

Frente a esta violencia estructural, el feminismo decolonial se presenta 
como una apuesta crítica y política por reapropiar el mundo desde los cuerpos  



27

ANDREA BÁEZ-ALARCÓN / JAVIER IGNACIO FATTAH-JELDRES � Epistemologías subalternas: Mujeres indígenas y mestizas en la reconstrucción…

subalternizados. Por lo tanto, la hipótesis que guía esta investigación sostiene 
que la universalización del sujeto mujer blanco-occidental, promovida por los 
pensamientos hegemónicos europeos, ha operado como una forma de coloniza-
ción del saber que deslegitima otras formas de comprender el cuerpo, el territorio 
y la experiencia. En esta línea, autoras como Yuderkys Espinosa Miñoso (2009) 
han advertido que las teorías feministas clásicas no sirven para interpretar la 
realidad de las mujeres racializadas y colonizadas, y que el privilegio epistémico 
del Norte —también presente en el Sur— corre el riesgo de convertirse en cómpli-
ce de los intereses coloniales de explotación y dominio (Madrigal, 2024).

Esta investigación analiza cómo las lógicas de la colonialidad del saber y del 
ser han moldeado, de manera diferenciada, las experiencias históricas de muje-
res indígenas y mestizas en América Latina, reconociendo tanto las formas com-
partidas de opresión como las tensiones que emergen de sus posiciones desigua-
les dentro del orden colonial. En el diálogo con distintas corrientes críticas que 
han emergido desde los márgenes, entre ellas los feminismos comunitarios, los 
feminismos fronterizos y el pensamiento periférico, se destacan las propuestas 
de autoras como Gloria Anzaldúa, Aura Cumes, Lorena Cabnal y Yuderkys Espi-
nosa Miñoso. Si bien no todas ellas se identifican con el feminismo decolonial ni 
con el feminismo en sentido estricto, sus producciones permiten una relectura 
situada del poder, la identidad y la emancipación desde geografías y corporali-
dades subalternizadas. Como señala Cumes (2012), “no es lo mismo cuestionar 
el poder desde el centro que desde las márgenes” (15); y son, justamente, esas 
voces de los márgenes las que ofrecen las claves para pensar críticamente las 
formas de dominación.

Así, este artículo no se limita a revisar únicamente los aportes del feminismo 
decolonial, sino que sostiene que la persistencia de una epistemología feminista 
en los espacios académicos ha desplazado las voces territoriales y lingüísticas de 
las mujeres indígenas, despolitizando sus memorias corporales. A partir de todo 
lo mencionado anteriormente, se busca indagar cómo estos desplazamientos han 
sido resistidos y reconfigurados desde prácticas discursivas, espirituales y co-
munitarias.

Desde una perspectiva metodológica, este artículo se inscribe en una episte-
mología crítica y situada que prioriza los discursos de mujeres racializadas en 
contextos coloniales. Se privilegia un enfoque hermenéutico de textos fundantes 
del pensamiento feminista decolonial, sin pretensión de exhaustividad, sino con 
el objetivo de rastrear los núcleos conceptuales que configuran una crítica epis-
témica desde los márgenes.

La estructura del texto sigue un recorrido progresivo que comienza con 
una crítica a la universalización epistémica del sujeto mujer en el feminismo 
occidental, para luego exponer las formas específicas de violencia que esta  



28

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 25-37 � ISSN: 0719-790X

universalización ha producido en los cuerpos y saberes de mujeres indígenas y 
mestizas. A continuación, se analizan las estrategias culturales, discursivas y co-
munitarias que emergen desde los márgenes, así como las propuestas teóricas de 
reapropiación del conocimiento que surgen desde estos contextos. Finalmente, 
se ofrece una conclusión que vincula estos aportes con una propuesta de des-
obediencia epistémica y reconfiguración radical de los marcos desde los cuales 
se piensa la emancipación.

2. Crítica al modelo de conocimiento occidental

Las corrientes hegemónicas del feminismo occidental han constituido un 
marco teórico y político clave para la visibilización de las desigualdades de gé-
nero, especialmente en contextos europeos y norteamericanos. No obstante, han 
operado históricamente desde una geopolítica del conocimiento que privilegia la 
experiencia de mujeres blancas, urbanas y de clase media como medida univer-
sal del ser mujer (Díaz 2017; Sibai 2018; Espinosa Miñoso 2009). Este modelo 
universalizante ha tendido a deslegitimar otras formas de experiencia, saber y 
resistencia, particularmente, aquellas encarnadas por mujeres racializadas, in-
dígenas y mestizas, cuyas voces han sido frecuentemente representadas, cuando 
no silenciadas, como ajenas a la racionalidad o la agencia política.

Esto es ilustrado por Gargallo (2017), quien, en su texto Feminismos desde 
Abya Yala, recupera el testimonio de varias mujeres indígenas que denuncian la 
imposición de agendas feministas blancas en sus territorios, las cuales invisibi-
lizan las prioridades comunitarias y las luchas propias contra el racismo estruc-
tural y la colonización. De manera similar, en el texto de Anzaldúa Otras inapro-
piables. Feminismos desde las fronteras (2004), mujeres racializadas en Estados 
Unidos relatan cómo ciertas prácticas del feminismo blanco han desatendido las 
intersecciones de raza, clase y cultura, reproduciendo formas de exclusión den-
tro de los propios movimientos. 

Aunque en este trabajo se dialoga con autoras del feminismo negro, chicano 
y decolonial, se asume que estas corrientes no son equivalentes. El feminismo 
chicano surge de experiencias de migración y racialización en Estados Unidos, 
el feminismo negro nace de la intersección entre racismo y género en el contex-
to afroamericano, mientras que el feminismo decolonial se plantea como crítica 
estructural a la colonialidad del saber desde Abya Yala. Sin embargo, compar-
ten la crítica a la blanquitud y a la epistemología moderna como centro de sus 
denuncias.



29

ANDREA BÁEZ-ALARCÓN / JAVIER IGNACIO FATTAH-JELDRES � Epistemologías subalternas: Mujeres indígenas y mestizas en la reconstrucción…

Es fundamental reconocer que, al interior de los feminismos latinoamericanos, 
existen múltiples tradiciones con enfoques y principios diferentes. Por ejemplo, 
los feminismos descoloniales, representados por autoras como Espinosa-Miño-
so, se centran en una crítica estructural a la colonialidad del saber y las formas 
modernas de poder, articulando su propuesta desde un análisis epistemológico y 
político. En contraste, los feminismos comunitarios, como el de Cabnal desde el 
pueblo xinka, emergen desde prácticas territoriales y cosmovisiones ancestrales, 
priorizando la reconstrucción de tejidos comunitarios y la defensa de la vida en 
sus dimensiones colectivas y espirituales. Autoras como Cumes se enmarcan en 
luchas históricas por el reconocimiento de derechos, autonomía y recuperación 
cultural, con un enfoque particular en la resistencia contra la imposición colonial 
y patriarcal.

Como advierte Espinosa-Miñoso (2009), las teorías feministas críticas han 
operado muchas veces desde un privilegio epistémico que no permite acceder 
a la realidad de las mujeres del Sur (latinas, mestizas o afrodescendientes), sin 
reproducir, en parte, las lógicas de dominación propias del sistema colonial. La 
autora plantea una pregunta ética de fondo: “¿cómo podemos las feministas en 
mejores condiciones del Norte y del Sur asumir una responsabilidad histórica 
con la transformación de la vida de las mujeres y del planeta?” (Espinosa-Miñoso 
2009 45). Esta pregunta revela que no basta con denunciar el sexismo si no se 
cuestiona también el etnocentrismo que estructura el pensamiento moderno.

Desde la crítica decolonial, esta tensión no es un fenómeno aislado, sino que 
se inscribe en una estructura más amplia de dominación global. La colonialidad 
del saber —como han desarrollado Quijano (1997) y Mignolo (2009)— constituye 
una forma de poder que opera no solo mediante la fuerza, sino a través del control 
de lo que se reconoce como conocimiento legítimo. Dussel (2000; 2016) agrega 
que la modernidad no debe entenderse como una experiencia neutra ni como un 
ideal emancipador universal, sino como un proyecto geopolítico que emergió con 
la Conquista de América, fundando una jerarquía global entre centro y periferia.

Así lo expresa el autor argentino:

En el Occidente la ‘Modernidad’, que se inicia con la invasión de América por parte 
de los españoles […] es la ‘apertura’ geopolítica de Europa al Atlántico; es el des-
pliegue y control del ‘sistemamundo’ […] y la ‘invención’ del sistema colonial […]. Es 
decir: modernidad, colonialismo, sistema-mundo y capitalismo son aspectos de una 
misma realidad simultánea y mutuamente constituyente. (Dussel 2016 12–13)

Esta cita explica por qué la modernidad no solo consolidó un orden económico 
desigual, sino que impuso también una epistemología dominante que subsiste 



30

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 25-37 � ISSN: 0719-790X

hasta el presente. La historia mundial fue narrada desde Europa como centro de 
razón y progreso, mientras las culturas colonizadas fueron relegadas a los már-
genes del saber y de la humanidad.

En este marco, el discurso feminista hegemónico no escapa a esta lógica. Al 
universalizar la experiencia de la mujer blanca como figura paradigmática del 
género, construye un feminizado racializado por omisión y subordinación. Como 
plantea Aura Cumes (2012), las mujeres indígenas y mestizas viven una domi-
nación estructural que no puede comprenderse de manera fragmentada, pues 
entrelaza lo patriarcal, lo colonial, lo clasista y lo epistémico. Este sistema-mun-
do opresivo no solo las excluye, sino que desautoriza su capacidad de producir 
conocimiento, reafirmando que solo ciertos cuerpos —ubicados en el Norte glo-
bal— son considerados portadores de razón y legitimidad.

Esta crítica no es un simple reclamo de inclusión. Como sugiere Yuderkys 
Espinosa-Miñoso (2014 8), no se trata de integrar voces subalternas a la norma, 
sino de desmontar las matrices de pensamiento que han definido qué es cono-
cimiento, qué es emancipación y quién puede hablar legítimamente en nombre 
de las mujeres. El feminismo decolonial plantea, en cambio, un giro hacia las 
memorias corporales, lingüísticas y espirituales negadas por la modernidad/co-
lonialidad.

Por ello es necesario recordar el desarrollo teórico del filósofo latinoamericano 
Walter Mignolo (2010), quien sostiene que la desobediencia epistémica implica no 
solo denunciar la imposición de marcos epistémicos ajenos, sino generar condi-
ciones para el surgimiento de epistemologías ancladas en los cuerpos y territo-
rios históricamente subalternizados. En este gesto se inscribe también el trabajo 
de Lorena Cabnal (2017), quien sostiene que el cuerpo de las mujeres indígenas 
es un “territorio histórico en disputa” (102) y que su defensa forma parte de una 
lucha política más amplia por la vida, la dignidad y la memoria.

En suma, con la argumentación presentada se ha permitido problematizar 
los límites del feminismo hegemónico desde una perspectiva decolonial, reve-
lando cómo el sujeto mujer universal ha sido históricamente definido desde una 
matriz occidental, blanca y burguesa.

Por tanto, entendemos por un feminismo hegemónico aquellas corrientes pre-
dominantes dentro del feminismo que, si bien suelen coincidir con perspectivas 
occidentales y blancas, no se reducen exclusivamente a ellas ni a un territorio 
geográfico específico. No es sinónimo estrictamente de feminismo occidental o fe-
minismo blanco, sino que refiere a un marco epistemológico y político que repro-
duce ciertas jerarquías y universaliza experiencias, privilegiando identidades y 
discursos dominantes. Es posible ser mujer blanca y no adscribirse al feminismo 
hegemónico, así como mujeres racializadas pueden reproducir o desafiar estas 



31

ANDREA BÁEZ-ALARCÓN / JAVIER IGNACIO FATTAH-JELDRES � Epistemologías subalternas: Mujeres indígenas y mestizas en la reconstrucción…

lógicas, evidenciando la complejidad de las identidades y las políticas feministas 
Gargallo (2017) Espinosa-Miñoso (2016).

Este análisis no busca desechar los aportes del feminismo, sino mostrar cómo 
su marco epistémico ha funcionado, muchas veces, como una prolongación de la 
colonialidad. Finalmente, este punto de partida resulta fundamental para justi-
ficar la necesidad de un giro decolonial que reconozca la pluralidad de experien-
cias y saberes silenciados (Mignolo 2010).

3. El dominio territorial y la limitación de la cultura propia

La colonización no solo implicó el dominio territorial y económico sobre los 
pueblos sometidos, sino que también instauró un patrón global y jerárquico de 
distribución del poder basado en la idea de la raza, que organizó a la población 
mundial a partir de la conquista de América Latina. Este patrón, denominado por 
Quijano (1997) como colonialidad del poder, abarca el control sobre cinco ámbi-
tos fundamentales de la existencia: la autoridad, el sexo, el trabajo, la naturaleza 
y la intersubjetividad. Posteriormente, autores como Castro-Gómez (2007) Mal-
donado-Torres (2007) han reformulado este concepto para enfatizar la dimensión 
ontológica de esta colonialidad, hablando de la colonialidad del ser como la ma-
nera en que las formas de existencia y subjetividad de los pueblos colonizados 
son deslegitimadas y subordinadas. Por ello, resulta conveniente situar la expli-
cación de la colonialidad del poder en el marco conceptual inicial, para luego de-
sarrollar de manera diferenciada las nociones de colonialidad del ser y del saber

En este contexto, las mujeres indígenas y mestizas han sufrido una doble 
inscripción de la violencia; por un lado, como mujeres dentro de un sistema 
patriarcal; por otro, como cuerpos racializados sometidos a una lógica colonial 
que las inferioriza y exotiza. Lugones (2008) explica cómo estas mujeres fueron 
relegadas al “lado oculto” del sistema de género, siendo privadas de las caracte-
rísticas tradicionalmente asociadas a la feminidad, como la docilidad o la pasi-
vidad, que sí se asignaban a las mujeres europeas. De esta forma, mientras las 
mujeres blancas eran construidas como sujetos plenamente humanos y feme-
ninos, las indígenas eran situadas en una condición de animalidad y negación 
ontológica. Esta violencia, por tanto, no se limita a lo físico, sino que se ejerce 
también de manera simbólica y ontológica, imponiendo normas de feminidad, 
racionalidad y humanidad definidas desde el centro blanco y occidental (Espi-
nosa-Miñoso, 2009).



32

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 25-37 � ISSN: 0719-790X

La epistemología dominante ha construido una imagen degradada de la mu-
jer indígena, reducida al objeto de control sexual, fuerza de trabajo o símbolo de 
atraso cultural. Como señala Cumes (2012), esta representación no es acciden-
tal, sino funcional al sistema mundo moderno/colonial, que necesita jerarquizar 
a los cuerpos para sostener su orden. En palabras de la autora, las mujeres in-
dígenas “están cuestionando un sistema-mundo opresivo e interconectado” (15), 
precisamente porque sus experiencias desbordan los marcos de interpretación 
del feminismo hegemónico.

En línea con el argumento anterior consideramos pertinente señalar que la 
función del sistema mundo moderno/colonial en la jerarquización de los cuer-
pos, fue originalmente formulado por Wallerstein en la década de 1970 para des-
cribir un orden económico y político global basado en la división internacional 
del trabajo y la acumulación capitalista. Sin embargo, el giro decolonial se ha 
reapropiado este concepto para enfatizar no solo las dimensiones económicas, 
sino también las estructuras epistémicas, ontológicas y culturales que sostienen 
el sistema colonial moderno.

Desde la perspectiva del feminismo comunitario, Lorena Cabnal (2010) intro-
duce una noción clave: el cuerpo como territorio histórico. Lejos de entender el 
cuerpo como una entidad individual, neutra o universal, lo concibe como espacio 
de memoria, de daño y de lucha. “Las violencias históricas y opresivas existen 
tanto para mi primer territorio cuerpo, como también para mi territorio histórico, 
la tierra” (23). Esta afirmación no solo articula género y colonialidad, sino que 
denuncia cómo las políticas extractivas, sexuales y culturales actúan sobre el 
cuerpo femenino como parte del proyecto de dominación.

Gloria Anzaldúa (2016), desde otro horizonte, pero en diálogo con estas pro-
puestas, ha descrito la experiencia de la mujer mestiza en contextos fronterizos 
como una existencia marcada por la fragmentación, el silenciamiento y la colo-
nización de la lengua y la subjetividad. La mujer chicana —como encarnación de 
lo inasimilable— representa para Anzaldúa una herida abierta, una conciencia 
fracturada que, sin embargo, puede transformarse en resistencia.

Por otro lado, Mignolo (2009) como crítico del eurocentrismo sin ser experto 
en teoría de género explica que cualquier forma de violencia incorporada por la 
lógica de la colonialidad, se transforma en un sistema que produce categorías de 
raza, género y civilización para ordenar el mundo y legitimar la subordinación. 
Esta lógica se encarna en las prácticas institucionales, pero también en las for-
mas en que se define quién puede hablar, qué saberes son válidos y qué cuerpos 
son reconocibles como humanos.

Por lo tanto, si volvemos a la temática de género, la imposición de un ideal ci-
vilizatorio sobre las mujeres indígenas no solo opera a través de la violencia física, 



33

ANDREA BÁEZ-ALARCÓN / JAVIER IGNACIO FATTAH-JELDRES � Epistemologías subalternas: Mujeres indígenas y mestizas en la reconstrucción…

sino también mediante la erradicación de lenguas, cosmologías, roles comuni-
tarios y sistemas de cuidado propios. Como afirman Álvez-Marín, Becker-Lorca 
y Cid-Maldonado (2024), la pérdida de la lengua originaria implica no solo un 
daño cultural, sino una ruptura ontológica: se impide la narración de la propia 
existencia desde coordenadas propias.

En este sentido, la violencia epistémica y corporal no puede pensarse como un 
residuo del pasado. Como señala Fanon (2009), la interiorización de los valores, 
estéticas y lenguajes del colonizador produce un efecto de negación de sí mismo 
en el sujeto colonizado. Por lo tanto, en base a lo presentado hasta ahora, sos-
tenemos que las mujeres indígenas y mestizas, al haber sido construidas desde 
el déficit —de razón, de virtud, de feminidad moderna—, han sido objeto de una 
constante reconfiguración para ajustarse a los moldes de la civilización blanca.

Frente a esta historia de desposesión, el feminismo decolonial propone re-
cuperar la potencia política del cuerpo como archivo de memoria. Reapropiarse 
del cuerpo —como lo plantea Cabnal (2010)— implica disputar los sentidos im-
puestos y recuperar una relación digna con la tierra, la vida y la comunidad. Es, 
en definitiva, una apuesta por reapropiar el mundo desde las heridas, no para 
perpetuar el sufrimiento, sino para generar nuevas formas de existencia desde 
la diferencia.

Finalmente, al analizar cómo se produce y reproduce una imagen degradada 
de la mujer indígena dentro del sistema moderno/colonial, se evidencia que la 
colonialidad del saber va de la mano con una colonialidad del ser que naturaliza 
jerarquías ontológicas. Este aporte es clave para comprender que el conocimien-
to no puede disociarse de las condiciones materiales y simbólicas que lo hacen 
posible.

En el contexto chileno, por ejemplo, diversas colectivas mapuche han denun-
ciado que las políticas de género impulsadas por el Estado ignoran las cosmovi-
siones ancestrales, reforzando una noción occidental de cuerpo, familia y territo-
rio. Tal como lo muestra el trabajo de los programas de educación intercultural 
muchas veces folclorizan la lengua sin reconocer su dimensión epistémica ni su 
vínculo con el cuerpo-territorio (Espinosa-Miñoso 2009; 2014).

Siguiendo con lo anterior, en Chile diversos estudios sobre educación inter-
cultural evidencian cómo el currículo nacional reproduce una visión eurocéntri-
ca que sigue desconociendo los saberes mapuches. MondacaRojas et al. (2022) 
han demostrado que, aunque el programa de Educación Intercultural Bilingüe 
(EIB) reconoce la lengua y cultura mapuche, la mayoría de los docentes no in-
corpora estos contenidos desde una perspectiva situada, lo que limita la eficacia 
política de la intervención curricular y perpetúa desigualdades epistémicas. En 
contextos fronterizos del norte del país, GajardoCarvajal y MondacaRojas (2020) 



34

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 25-37 � ISSN: 0719-790X

reportan que la oralidad andina emerge como espacio de resistencia frente a la 
neutralización curricular, un gesto que reconstruye memoria colectiva desde lo 
cotidiano. Finalmente, esta limitación de las formas de comunicación también 
repercute como una restricción de pensamiento. 

4. Frontera y mestizaje: resistencia desde los márgenes

Frente al silenciamiento impuesto por la colonialidad del saber, las mujeres 
indígenas y mestizas han desarrollado formas de resistencia que se encarnan 
en sus cuerpos, lenguas e imaginarios. En contextos de violencia epistémica, 
hablar, escribir y narrarse desde la frontera se convierte en una estrategia de 
reapropiación simbólica y política.

Gloria Anzaldúa (2016), en su obra Borderlands/La Frontera, propone la figu-
ra de la ‘nueva mestiza’ como una conciencia plural, contradictoria y disidente, 
que habita los márgenes sin renunciar a su complejidad. La frontera no es para 
Anzaldúa una línea geográfica, sino una herida abierta: un espacio de exclusión y 
posibilidad. Allí donde la cultura dominante impone el silencio, la nueva mestiza 
responde con la palabra entrecortada, la mezcla lingüística y el relato corporal.

En esta lógica, el lenguaje no es solo un medio de expresión, sino un campo 
de lucha. La mezcla de códigos —español, inglés, espanglish, náhuatl, escritura 
corporal— constituye una resistencia activa contra la hegemonía monolingüe del 
poder. Tal como relata la autora:

“Quiero que hables inglés. Pa’ hallar buen trabajo tienes que saber hablar el inglés 
bien. Qué vale toda tu educación si todavía hablas inglés con un accent”, me decía 
mi madre, avergonzada porque yo hablaba English como una Mexican. (Anzaldúa 
2016 104)

Este pasaje evidencia que eliminar una lengua no solo borra una cultura, sino 
que rompe los vínculos históricos y existenciales que permiten a una comunidad 
narrarse. Así, el relato enfatiza en la importancia de eliminar el accent, lo que 
deja en evidencia la jerarquización lingüística, reforzando la subordinación de las 
mujeres mestizas bajo el mandato civilizatorio blanco. 

Liliana Ramírez (2005) interpreta la propuesta de Anzaldúa como una crítica 
al orden simbólico dominante, en la que el cuerpo mestizo y el lenguaje híbrido se 
transforman en herramientas de reexistencia. La mujer racializada, al narrarse 



35

ANDREA BÁEZ-ALARCÓN / JAVIER IGNACIO FATTAH-JELDRES � Epistemologías subalternas: Mujeres indígenas y mestizas en la reconstrucción…

en primera persona, rompe el discurso unificador del sujeto ilustrado y abre paso 
a formas situadas de conocimiento. Como señala Arango Rodríguez (2017), esta 
narrativa permite a las mujeres comprender y transformar su realidad desde una 
conciencia encarnada.

Esta lectura dialoga con el pensamiento ch’ixi de Silvia Rivera Cusicanqui 
(2010), quien plantea que las identidades andinas no son puras ni sintéticas, 
sino superposiciones contradictorias que coexisten sin disolverse. El mestizaje, 
en este sentido, no debe ser interpretado como fusión armoniosa, sino como 
tensión productiva. Tanto Anzaldúa (2016) como Cusicanqui (2010) desafían el 
mandato moderno de la coherencia identitaria, reivindicando el desborde, la hi-
bridez y la contradicción como potencias políticas.

Desde el feminismo comunitario, Lorena Cabnal (2010; 2017) propone una 
articulación entre cuerpo y territorio que complejiza aún más estas formas de 
resistencia. Concebir el cuerpo como territorio histórico en disputa permite com-
prender que las luchas por el lenguaje, la sexualidad y la espiritualidad no es-
tán separadas de las luchas por la tierra, el agua o la autonomía. Recuperar el 
cuerpo, en este sentido, es recuperar la alegría, la relación con la naturaleza y la 
posibilidad de vida digna.

Finalmente, la resistencia no siempre adopta la forma de la confrontación 
directa, sino que también se expresa en lo íntimo, en lo poético, en la lengua que 
no se deja borrar. La reapropiación del lenguaje, el mestizaje epistémico y la con-
ciencia fronteriza no son síntomas de fragmentación, sino formas de subversión 
que desestabilizan las categorías coloniales desde su interior.

A través del análisis de autoras como Anzaldúa, Ramírez, Cusicanqui y Cab-
nal, se muestra que las lenguas, los cuerpos y las espiritualidades negadas por 
el sistema colonial son también espacios de agencia epistémica. Así, se amplía el 
horizonte de la crítica al evidenciar que las resistencias no solo se dan en el pla-
no político, sino también en los gestos cotidianos, lingüísticos y simbólicos que 
subvierten los modelos hegemónicos de identidad, feminidad y razón.

Si bien la figura de la nueva mestiza ha sido reivindicada por diversos femi-
nismos de frontera, algunas autoras como Mendoza (2014) advierten que el mes-
tizaje también puede operar como una forma de blanqueamiento simbólico que 
invisibiliza identidades indígenas específicas. Esta tensión abre una interrogante 
no resuelta en el pensamiento decolonial: ¿hasta qué punto el mestizaje puede 
devenir práctica de resistencia sin reproducir lógicas de asimilación?

En este sentido, el mestizaje no siempre garantiza una ruptura con la matriz 
colonial, ya que puede funcionar como una categoría ambigua que, al desdibujar 
los límites entre lo indígena y lo occidental, termina despolitizando las diferencias 



36

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 25-37 � ISSN: 0719-790X

estructurales que configuran la subalternidad. Reconocer esta ambivalencia im-
plica tensionar críticamente las propuestas de hibridación, y abrir paso a una 
reflexión situada sobre los riesgos de borrar las memorias étnicas bajo el ideal 
de una subjetividad plural sin conflicto. El desafío, por tanto, radica en construir 
formas de mestizaje que no diluyan lo indígena, sino que reconozcan la persis-
tencia de sus luchas, su historicidad y sus marcos epistémicos propios.

5. Conclusión

A lo largo de este artículo hemos examinado cómo la hegemonía epistémica 
del pensamiento occidental, y en particular del feminismo dominante, ha opera-
do como una forma de colonialidad que desautoriza las voces, cuerpos y saberes 
de las mujeres indígenas y mestizas. Lejos de representar una omisión involunta-
ria, esta exclusión constituye una forma de violencia simbólica y ontológica que 
ha configurado una imagen degradada de lo femenino fuera de los márgenes de 
la blanquitud, la razón ilustrada y la feminidad.

Desde esta lectura crítica, el feminismo decolonial no se plantea como una 
extensión o corrección del feminismo hegemónico, sino como una ruptura nece-
saria con sus fundamentos epistémicos y geopolíticos. Tal como se ha demos-
trado en el análisis, autoras como Anzaldúa, Cabnal, Cumes, Espinosa-Miñoso 
y Cusicanqui han contribuido a elaborar un pensamiento situado, encarnado y 
resistente, que no solo denuncia la opresión, sino que también genera condicio-
nes para imaginar formas de vida y conocimiento alternativas.

En este sentido, las experiencias de las mujeres racializadas no deben ser leí-
das como objetos de estudio, sino como fuentes epistémicas legítimas y potentes. 
La reapropiación del cuerpo como territorio, del lenguaje como memoria, y de la 
espiritualidad como saber ancestral, aparecen en este trabajo como ejes funda-
mentales de resistencia. Estas formas de subversión cotidiana y simbólica desa-
fían no solo el patriarcado, sino también las matrices coloniales que han definido 
históricamente qué cuenta como saber y quién puede ejercerlo.

Así, la desobediencia epistémica no es una estrategia teórica abstracta, sino 
un gesto encarnado que busca reconfigurar el mundo desde los márgenes. Pen-
sar con y desde los cuerpos desplazados implica abandonar los universalismos 
impuestos, y abrirse a un horizonte plural en el que la diversidad no sea tolerada, 
sino reconocida como fundamento de nuevas epistemologías posibles.



37

ANDREA BÁEZ-ALARCÓN / JAVIER IGNACIO FATTAH-JELDRES � Epistemologías subalternas: Mujeres indígenas y mestizas en la reconstrucción…

Referencias bibliográficas

Álvez-Marín, A. P., Becker-Lorca, A. A., y Cid-Maldonado, C. “Los derechos lingüísticos colectivos de los pueblos origi-
narios: Una deuda de justicia epistémica en Chile”. Revista de Derechos Humanos y Educación Intercultural, 
vol. 12, no. 2, 2024, pp.145–62.

Anzaldúa, Gloria. La frontera/Borderlands: La nueva mestiza. Capitán Swing, 2016.
Arango Rodríguez, Selen Catalina. “Las transformaciones de la idea de experiencia femenina en Gloria Anzaldúa”. 

Revista Xihmai, vol. 12, no. 23, 2017, pp. 29–44.
Cabnal, Lorena. “Tzk’at. Red de Sanadoras Ancestrales del Feminismo Comunitario desde Iximulew-Guatemala”. Eco-

logía Política, no. 54, 2017, pp. 98–102.
Cabnal, Lorena. “Feminismos diversos: El feminismo comunitario”. América Latina y el Caribe, 2010.
Castro-Gómez, Santiago. “Sobre la colonialidad del ser: Contribuciones al desarrollo de un concepto”. El giro de-

colonial: Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global, editado por Santiago 
Castro-Gómez y Ramón Grosfoguel, Siglo del Hombre Editores, 2007, pp. 21–48.

Crenshaw, Kimberlé. “Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and Violence against Women of Color”. 
Stanford Law Review, vol. 43, no. 6, 1994, pp. 1241–99.

Cumes, Aura Estela. “Mujeres indígenas, patriarcado y colonialismo: Un desafío a la segregación comprensiva de las 
formas de dominio”. Hojas de Warmi, no. 17, 2012.

Díaz, Diana Paola. “Feminismo poscolonial y hegemonía occidental: Una deconstrucción epistemológica”. Dossiers 
Feministes, no. 22, 2017, pp. 157–77.

Dussel, Enrique. “Europa, modernidad y eurocentrismo”. La colonialidad del saber: Eurocentrismo y ciencias sociales. 
Perspectivas latinoamericanas, editado por Edgardo Lander, CLACSO, 2000, pp. 24–32.

Dussel, Enrique. “Transmodernidad e interculturalidad”. Astrágalo: Cultura de la Arquitectura y la Ciudad, no. 23, 
2016, pp. 31–54.

Espinosa-Miñoso, Yuderkys. “Etnocentrismo y colonialidad en los feminismos latinoamericanos: Complicidades y con-
solidación de las hegemonías feministas en el espacio transnacional”. Revista Venezolana de Estudios de la 
Mujer, vol. 14, no. 33, 2009, pp. 123–45.

Espinosa-Miñoso, Yuderkys. “Una crítica descolonial a la epistemología feminista crítica”. El Cotidiano, no. 184, 2014, 
pp. 45–59.

Fanon, Frantz. Piel negra, máscaras blancas. Akal, 2009.
Gajardo Carvajal, Yenny, y Claudia Mondaca Rojas. “Oralidad andina y educación intercultural en zona de frontera, 

Norte de Chile”. Interciencia, vol. 45, no. 10, 2020, pp. 488–92.
Lugones, María. “Colonialidad y género”. Tabula Rasa, no. 9, 2008, pp. 73–101.
Maldonado-Torres, Nelson. “Sobre la colonialidad del ser: Contribuciones al desarrollo de un concepto”. El giro de-

colonial: Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global, editado por Santiago 
Castro-Gómez y Ramón Grosfoguel, Siglo del Hombre Editores, 2007, pp. 49–66.

Mendoza, Breny. “La epistemología del sur y el giro decolonial en el feminismo”. Decolonizando el feminismo: Teorías 
y prácticas desde los márgenes, editado por Ramón Grosfoguel, Santiago R. Maldonado-Torres y Nelson 
Maldonado Delgado, Traficantes de Sueños, 2014, pp. 107–24.

Mignolo, Walter D. La idea de América Latina: La herida colonial y la opción decolonial. Gedisa, 2007.
Mignolo, Walter D. “La colonialidad: La cara oculta de la modernidad”. Cosmópolis: El trasfondo de la Modernidad, 

editado por Víctor Vich, Península, 2009, pp. 71–98.
Mignolo, Walter D. Desobediencia epistémica: Retórica de la modernidad, lógica de la colonialidad y gramática de la 

descolonialidad. Ediciones del Signo, 2010.
Mondaca Rojas, Claudia, Rodrigo Andrade, Carlos Quintriqueo, Rosa Arias Ortega, y David Peña Cortés. “La inclusión 

educativa intercultural en Chile: Contenidos mapuches, mirada eurocéntrica y necesidad de descentralizar el 
currículum”. Estudios sobre Inclusión Educativa, Universidad de Talca, 2022.

Quijano, Aníbal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. CLACSO, 1997.
Ramírez, Liliana. “En la frontera entre Anzaldúa y la nueva mestiza”. Cuadernos de Literatura, vol. 9, no. 18, 2005, pp. 

120–28.
Rivera Cusicanqui, Silvia. Ch’ixinakax utxiwa: Una reflexión sobre prácticas y discursos descolonizadores. Tinta Limón, 

2010.
Santos Madrigal, O. “Descolonizar las teorías y políticas en sistemas de salud desde los feminismos descoloniales”. 

Revista Gerencia y Políticas de Salud, vol. 23, 2024, pp.1–41. https://doi.org/10.11144/Javeriana.rgps23.dtps 

Sibai, Sirin Adlbi. La cárcel del feminismo: Hacia un pensamiento islámico decolonial. Akal, 2018.





39

Ética cívica y razón pública: aportes y tensiones frente 
al ideal de libertad individual

Civic ethics and public reason: contributions and tensions with 
the ideal of individual liberty

NICOLÁS FUENTES-VALDEBENITO1 
Universidad Católica de la Santísima Concepción, Concepción, Chile
nicolas.fuentes@ucsc.cl

ISAAC CARBAJAL2 
Universidad Católica del Maule, Talca, Chile
Isaac.carbajal@alumnos.ucm.cl 

SANTIAGO ULLAURI-BETANCOURT3 
Universidad Hemisferios, Quito, Ecuador
santiagou@uhemisferios.edu.ec

Fecha de recepción: 06/08/2024
Fecha de aceptación: 08/02/2025

Resumen

Este artículo analiza las tensiones entre la ética cívica 
de Adela Cortina y el liberalismo libertario represen-
tado por Hayek, Nozick, Mises y Rothbard. La ética 
cívica se concibe como una moral mínima, funda-
mentada en la razón pública y complementada por 
la razón cordial, orientada a visibilizar exclusiones 
y promover una ciudadanía activa. El libertarianis-
mo, en cambio, sostiene la primacía de la libertad 
negativa y advierte contra el riesgo de paternalis-
mo derivado de todo intento estatal de imponer va-
lores comunes. Sostenemos que, aunque existen 

1	 https://orcid.org/0000-0002-2229-7488
2	 https://orcid.org/0009-0001-7022-4822
3	 https://orcid.org/0000-0003-0858-3178

CÓMO CITAR ESTE ARTÍCULO:

En APA 7: Fuentes-Valdebenito, N., 
Carbajal, I. y Ullauri-Betancourt, 
S. (2025). Ética cívica y razón pú-
blica: aportes y tensiones frente al 
ideal de libertad individual. Reso-
nancias, (20), 39-53. https://doi.or-
g/10.5354/0719-790X.2025.80758

En MLA: Fuentes-Valdebenito, N., Car-
bajal, I., y Ullauri-Betancourt, S. 
“Ética cívica y razón pública: apor-
tes y tensiones frente al ideal de li-
bertad individual.” Resonancias, no. 
20, 2025, pp. 39-53. https://doi.or-
g/10.5354/0719-790X.2025.80758 

Palabras clave: ética cívica, 
liberalismo, libertad negativa, razón 
pública, pluralismo moral 

Keywords: civic ethics, liberalism, 
negative liberty, public reason, 
moral pluralism, justice

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 39-53 � ISSN: 0719-790X



40

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 39-53 � ISSN: 0719-790X

tensiones estructurales en torno al consenso, la justicia y el rol del Estado, es posible una 
articulación crítica: una democracia que combine inclusión sin imposición y una liber-
tad entendida no solo como ausencia de coacción, sino también como derecho efectivo.

Abstract

This article examines the tensions between Adela Cortina’s civic ethics and libertari-
an liberalism as represented by Hayek, Nozick, Mises, and Rothbard. Civic ethics is 
conceived as a minimal morality grounded in public reason and complemented by cor-
dial reason, aimed at making exclusion visible and fostering active citizenship. Liber-
tarianism, by contrast, upholds the primacy of negative liberty and warns against 
the paternalism inherent in any state attempt to impose common values. We argue 
that although structural tensions exist regarding consensus, justice, and the role of 
the state, a critical articulation is possible: a form of democracy that combines in-
clusion without imposition and freedom understood not only as the absence of coer-
cion but also as an effective right guaranteed under fair institutional conditions.

Introducción

En sociedades democráticas caracterizadas por un profundo pluralismo mo-
ral, religioso y cultural, la pregunta por las bases normativas de la convivencia 
democrática se vuelve urgente: ¿qué tipo de principios pueden considerarse vá-
lidos para todos en una comunidad políticamente organizada cuando los ciuda-
danos discrepan sobre cuestiones fundamentales del bien y la verdad? Frente a 
este desafío, el concepto de razón pública ha emergido como una noción clave en 
la filosofía política contemporánea, especialmente en los trabajos de John Rawls 
(2019) y Jürgen Habermas (2005), plantean la necesidad de justificar normativa-
mente las leyes e instituciones desde criterios accesibles a todos los ciudadanos, 
independientemente de sus convicciones privadas.

A partir de este horizonte, la filósofa española Adela Cortina (2022) recoge 
este planteamiento en su propuesta de ética cívica que busca articular una moral 
mínima compartida que permita construir ciudadanía en sociedades pluralistas. 
Esta ética se presenta como una alternativa tanto al relativismo ético como al 
fundamentalismo moral, proponiendo una base racional y cordial para la convi-
vencia democrática (Cortina 2014 134). Además, incluye un elemento original: 
la razón cordial, entendida como una sensibilidad ética que permite percibir y 
responder al sufrimiento y la exclusión que los marcos normativos abstractos a 
menudo invisibilizan (Cortina 2009; 2010). Su objetivo es dotar a la ciudadanía 
de una base ética compartida que, sin anular la diversidad de convicciones pri-
vadas, asegure mínimos de justicia indispensables para la vida democrática.



41

NICOLÁS FUENTES-VALDEBENITO / ISAAC CARBAJAL / SANTIAGO ULLAURI-BETANCOURT � Ética cívica y razón pública: aportes y tensiones …

Sin embargo, dicha propuesta no está exenta de tensiones. Desde el liberalis-
mo libertario, especialmente Robert Nozick (2017), Friedrich Hayek (2020; 2021; 
2022) y Murray Rothbard (2019; 2021), puede argumentarse que los intentos por 
institucionalizar una moral mínima común y promover la justicia social corren el 
riesgo de minar el ideal de libertad individual negativa y de abrir la puerta a un 
paternalismo estatal difícil de justificar. El libertarianismo podría denunciar que 
la ética cívica, en su afán de asegurar consensos normativos, puede devenir en 
una forma de ingeniería social disfrazada de neutralidad.

El presente artículo explora estas tensiones estructurales entre ética cívica y 
libertarianismo, atendiendo a tres ejes principales: el papel del consenso, la rela-
ción entre justicia y libertad, y la función pedagógica del Estado. La tesis que se 
defiende es doble: (a) la ética cívica, para mantener su legitimidad en sociedades 
pluralistas, debe integrar las advertencias libertarias contra la centralización ex-
clusiva y el paternalismo estatal; (b) el libertarianismo, para no reducir la liber-
tad a un ideal meramente formal, necesita reconocer que la autonomía individual 
requiere condiciones sociales y materiales que hagan posible su ejercicio efectivo. 
En última instancia, se propone una articulación crítica Rawls-Hayek: una con-
cepción de democracia como inclusión sin imposición y de libertad como derecho 
efectivo, no solo formal.

I. La ética cívica como horizonte normativo

La ética cívica de Adela Cortina se presenta como una propuesta filosófi-
co-práctica de orientación kantiana y deliberativa que tiene como objetivo culti-
var una ciudadanía moral activa a partir del pluralismo moral, propio de socie-
dades democráticas (Fuentes-Valdebenito 2024). Esta ética se nutre de las ideas 
de John Rawls (2019), especialmente de su noción de consenso entrecruzado y 
de su idea de razón pública, entendida como la capacidad de los ciudadanos de 
justificar normas políticas fundamentales con razones accesibles para todos4. 
Como afirma el propio Rawls: 

Para encontrar una idea compartida del bien de los ciudadanos adecuada a los propó-
sitos políticos, el liberalismo político busca una idea de ventaja racional en el seno de 
una concepción política que sea independiente de cualquier doctrina comprehensiva 

4	 Rawls afirma también que la justicia como equidad tiene un objetivo práctico: “una concepción de la justicia que 
puede ser compartida por los ciudadanos como una base de acuerdo político razonado, informado y voluntario. Esa 
concepción expresa la razón política pública que comparten” (Rawls, 2019, p. 39).



42

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 39-53 � ISSN: 0719-790X

particular y que, por lo mismo, pueda convertirse en el foco de un consenso entre-
cruzado. (Rawls 2019 213)

Este argumento permite a la ética cívica articular un marco normativo común 
sin recurrir a fundamentos metafísicos particulares, de ahí que podríamos decir 
que es una ética postmetafísica, posibilitando así una legitimidad compartida en 
contextos de diversidad moral.

Asimismo, la ética cívica de Adela Cortina incorpora elementos fundamen-
tales de la teoría de Jürgen Habermas, especialmente su concepción de la ac-
ción comunicativa y de la ética del discurso, como pilares para estructurar una 
racionalidad pública (Cortina 2020b). En este sentido, las normas no obtienen 
su legitimidad por el mero hecho de ser impuestas o mayoritariamente acepta-
das, sino por haber superado un proceso de deliberación en condiciones ideales 
de comunicación, donde todos los afectados puedan participar libremente y en 
igualdad de condiciones. En otras palabras, las normas deben “valer universal-
mente: por referirse a una república de la humanidad en su conjunto” (Cortina 
2014 110). En palabras de Habermas: “únicamente pueden aspirar a la validez 
aquellas normas que consigan (o puedan conseguir) la aprobación de todos los 
participantes en cuanto participantes de un discurso práctico” (Habermas 2018 
103). Esta formulación permite a la ética cívica sustentar su proyecto de ciuda-
danía moral activa no solo en un deber racional kantiano, sino en una práctica 
dialógica intersubjetiva concreta, donde el ejercicio de la razón se da siempre en 
interacción con otros (Cortina 2014). 

Así, la democracia no es solo un sistema institucional, sino un proceso per-
manente de construcción de consensos razonables mediante el uso público de la 
razón (Rawls 2019; Cortina 2020b; Habermas 2018). Por esta razón, Chandler 
sostiene que: “Parte del atractivo de la teoría de Rawls —y, en realidad, del libera-
lismo en un sentido amplio— consiste en que expresa cierto tipo de neutralidad 
con respecto a las diferentes formas de vivir” (Chandler 2025 81).

Para Cortina (2020b), la democracia no puede sostenerse solamente en pro-
cedimientos formales: requiere de una base ética compartida, aunque mínima, 
que permita la cohesión social sin sacrificar la diversidad de cosmovisiones ni las 
éticas de máximos (Cortina 2020b 187). Esta base común se articula en torno a 
valores como la libertad, la igualdad, la solidaridad, el respeto activo y el diálogo. 
Además del respeto a los derechos humanos, se expresa en lo que Cortina ha de-
nominado una ética mínima: una moral de mínimos racionalmente justificables 
a partir de una razón pública intersubjetiva, opuesta tanto al relativismo como 
al dogmatismo (Cortina 2014). En concreto, estos mínimos corresponden a los 
derechos humanos, específicamente a los derechos civiles y políticos (primera 
generación), derechos económicos, sociales y culturales (segunda generación), 



43

NICOLÁS FUENTES-VALDEBENITO / ISAAC CARBAJAL / SANTIAGO ULLAURI-BETANCOURT � Ética cívica y razón pública: aportes y tensiones …

derechos ecológicos y a la paz (tercera generación); y también en los valores de 
libertad, igualdad y solidaridad, junto con una actitud dialógica posibilitada por 
el respeto activo (Cortina 2022).

Además, Cortina (2009) ha propuesto una ética de la razón cordial, que com-
plementa el rigor racional con una sensibilidad moral capaz de percibir las injus-
ticias que muchas veces quedan invisibilizadas en los marcos normativos abs-
tractos. Esta sensibilidad es especialmente importante para detectar fenómenos 
como la aporofobia (el rechazo al pobre), término acuñado por la propia Cortina, 
el especismo o las violencias estructurales, y para promover formas de justicia 
global que reconozcan la dignidad de todos los miembros de la comunidad (Cor-
tina 2020a). Así es como incorpora dimensiones afectivas, específicamente la 
compasión, que fortalecen el compromiso ético más allá del deber abstracto.

Desde esta mirada, la ética cívica busca educar en la ciudadanía, entendida 
no solo como pertenencia jurídica a un Estado, sino como capacidad de deliberar 
y justificar normas con otros desde criterios de justicia y reciprocidad. Se trata, 
en suma, de una ética pública no estatal, racional, dialogante y abierta al otro 
(Cortina 2014).

Los aportes de esta propuesta son múltiples. En primer lugar, permite dar 
fundamento ético a la democracia, superando una visión puramente procedi-
mental o utilitarista de la vida política (Herreras 2024). 

En segundo lugar, al proponer una ética de mínimos basada en la razón pú-
blica, permite articular una moral compartida sin imponer visiones particulares 
del bien, promoviendo el respeto por la pluralidad y la autonomía. En palabras 
de Cortina: 

Tratar de asegurar a todos unos mínimos de justicia es condición indispensable para 
que una sociedad funcione democráticamente, no se puede pedir a los ciudadanos 
que se interesen por el debate público, por la participación pública, si su sociedad 
ni siquiera se preocupa por procurarles el mínimo decente para vivir con dignidad. 
(Cortina 2021 157)

En tercer lugar, la ética cívica pone en el centro la necesidad de inclusión de 
los marginados: Cortina insiste en que la justicia debe ser también justicia cor-
dial, atenta a los rostros concretos del sufrimiento social (Cortina 2010). Según 
sostiene, se debe promover un compromiso ético que no se agote en el cumpli-
miento formal de reglas, sino que busque transformar estructuras injustas des-
de la deliberación pública y la solidaridad. Siguiendo lo anterior, Cortina fina-
liza su libro Aporofobia: “Educar para nuestro tiempo exige formar ciudadanos  



44

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 39-53 � ISSN: 0719-790X

compasivos, capaces de asumir la perspectiva de los que sufren, pero sobre todo 
de comprometerse con ellos” (Cortina 2020a 168). 

Finalmente, la ética cívica ofrece un modelo de ciudadanía que combina ra-
cionalidad, afectividad y responsabilidad social, promoviendo una cultura demo-
crática más profunda y participativa. En palabras de Camps: “El «reconocimien-
to cordial» de todas y cada una de las personas es la base de una ética cívica, 
una ética para la ciudadanía, será la conclusión de Adela Cortina” (Camps 2018 
56-57). Este énfasis en el reconocimiento cordial de cada persona en situación 
de exclusión resuena con la teoría del reconocimiento de Axel Honneth, quien 
sostiene que la justicia social comienza por garantizar que todos los individuos 
sean valorados y respetados en su dignidad a través de relaciones recíprocas de 
reconocimiento (Honneth 1997).

II. La objeción libertaria: libertad negativa, justicia procedimental y escepticismo moral

No obstante, desde la óptica del liberalismo libertario, esta propuesta puede 
parecer problemática. Para esta corriente filosófica, la libertad no se concibe 
como la capacidad de participar en procesos deliberativos (libertad positiva), sino 
como no interferencia frente a la acción individual (libertad negativa), es decir, la 
ausencia de coacción externa5. Cualquier intento de imponer normas éticas, por 
muy razonables o mínimas que se presenten, es visto como una transgresión a 
la autonomía individual. Así, la neutralidad neutral no significa fomentar valores 
comunes, sino abstenerse activamente de toda intervención de carácter moral.

Para los libertarios, la legitimidad de una norma no proviene de su capaci-
dad para alcanzar un consenso, sino del respeto por los derechos de propiedad 
y libertad contractual. Dentro de este marco, el Estado tiene una función estric-
tamente limitada: garantizar la seguridad jurídica, proteger la propiedad privada 
y hacer cumplir los contratos6. En la visión de Hayek (2022), el intentar imponer 
una racionalidad política común, ya sea por medio de valores o procedimientos 
deliberativos institucionalizados, amenaza la espontaneidad del orden social, de-
bido a que la tarea del legislador es crear condiciones en las que se pueda esta-

5	 Benjamín Constant (2019), siguiendo a Berlin, sostiene que la libertad de los antiguos (o positiva) consistía en “la 
participación activa y permanente en el poder colectivo” (88); en cambio, la libertad de los modernos (o negativa) 
consiste en “el disfrute pacífico de la independencia privada” (88). 

6	 En palabras de Mises, se llama Estado al “aparato social de compulsión y coerción que fuerza a la gente a obedecer 
las normas sociales; las normas conforme a las cuales procede el Estado se llaman Derecho; y los órganos que se 
ocupan de hacer funcionar el aparato coercitivo constituyen el Gobierno” (Mises 2023 68-69).



45

NICOLÁS FUENTES-VALDEBENITO / ISAAC CARBAJAL / SANTIAGO ULLAURI-BETANCOURT � Ética cívica y razón pública: aportes y tensiones …

blecer un orden o incluso renovarse a sí mismo (Hayek 2022 211). El orden es-
pontáneo es, en palabras de Huerta de Soto, “un proceso dinámico en constante 
evolución, que resulta de la continua interacción de millones de seres humanos, 
pero que no ha sido ni nunca podrá ser diseñado consciente o deliberadamente 
por ningún hombre” (Huerta de Soto 2012 137). Por esta razón, el liberalismo de 
Hayek promueve que la sociedad nace a partir del orden espontáneo donde nin-
gún legislador debe imponer un orden a partir del criterio político.

Dentro de esta postura, la justicia es concebida como puramente procedi-
mental, no distributiva. La redistribución de recursos, aunque se justifique como 
un deber ético de inclusión, es equiparada a una forma de robo institucionaliza-
do. En palabras de Hayek: “se llega a llamar «social» lo que en realidad constituye 
el principal obstáculo para la buena marcha de la «sociedad». Lo «social» debería 
más bien tacharse de antisocial” (Hayek 2020 193).

En esta concepción, la idea de un Estado ético es prácticamente una contra-
dicción en sus términos. Toda pretensión de promover una ciudadanía moral 
activa desde las instituciones públicas constituye una amenaza de homogeneiza-
ción ideológica y de expansión ilegítima del poder estatal. El libertarianismo po-
dría denunciar que la ética cívica, en su afán de promover consensos racionales, 
puede derivar en una ingeniería moral disfrazada de neutralidad (Hayek 2020; 
Huerta de Soto 2012).

Como señala Nozick (2017), incluso una redistribución mínima en nombre de 
la justicia social viola los derechos fundamentales del individuo, pues trata a las 
personas como medios para fines ajenos. En sus palabras, sostiene que: 

Un defensor del Estado ultramínimo, grandemente interesado en proteger los dere-
chos contra su violación, hace de ésta la única función legítima del Estado y procla-
ma que todas las otras funciones son ilegítimas porque implican, en sí mismas, la 
violación de derechos. (Nozick 2017 40)

Esta crítica se radicaliza en Rothbard, quien considera que no existe ninguna 
justificación racional posible para la existencia de un Estado, dado que toda 
coerción sobre individuos pacíficos es inmoral. Según sostiene:

Para los libertarios el Estado es el agresor supremo, el eterno, el mejor organizado, 
contra las personas y las propiedades del público. Lo son todos los Estados en todas 
partes, sean democráticos, dictatoriales o monárquicos, y cualquier sea su color. 
(Rothbard 2021 64)



46

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 39-53 � ISSN: 0719-790X

Ahora bien, el liberalismo de Mises ofrece un matiz importante frente a esta 
postura extrema. Para él, si bien la libertad individual es primordial, un Estado 
mínimo sigue siendo necesario. Mises argumenta que:

Para el liberal, el Estado es una necesidad absoluta, porque a él corresponde des-
empeñar las funciones más importantes: la protección de la propiedad privada sobre 
todo de la paz, ya que sólo en la paz puede la propiedad privada desplegar sus po-
tencialidades. (Mises 2023 72)

Es decir, incluso desde el punto de vista del liberalismo clásico, se reconoce la 
importancia de una autoridad estatal limitada para garantizar las condiciones en 
las cuales la libertad pueda florecer.

Asimismo, incluso un pensador tan celoso de la libertad individual como Ha-
yek reconoce la necesidad de ciertos principios generales compartidos7. Siguien-
do a Kant, Hayek propone un criterio para evaluar la validez de las normas: toda 
ley debe ser universalizable y coherente con el resto del orden jurídico vigente. 
El legislador, señala Hayek, debe someter cualquier regla a una prueba negativa 
de compatibilidad, eliminando divergencias con el conjunto de normas existen-
tes y con los principios fundamentales de justicia (de la Nuez 2010 248). Esta 
insistencia en la generalidad y la coherencia indica que incluso en el seno del li-
bertarianismo hay una preocupación por un marco común abstracto de justicia, 
aunque sea mínimo.

Algunos críticos contemporáneos, como Éric Sadin (2022), han advertido que 
la exaltación unilateral de la autonomía individual puede degenerar en un fenó-
meno de hiperindividualización que fragmenta el espacio público y erosiona las 
condiciones compartidas de la vida democrática. En su diagnóstico de la era del 
individuo tirano, Sadin sostiene que las tecnologías digitales y los algoritmos de 
personalización potencian sujetos que no solo reivindican su autonomía, sino 
que la ejercen de manera absolutista, desentendiéndose de toda responsabilidad 
colectiva. Si bien esta crítica parece dirigida al liberalismo libertario en su ver-
sión más radical, particularmente el anarcocapitalismo rothbardiano o ciertas 
lecturas de Nozick, constituye una advertencia útil para todo proyecto liberal que 
quiera evitar confundir la libertad con aislamiento social.

7	 Según afirma Francisco José Contreras (2018 111-125), el conjunto de la concepción hayekiana del orden espon-
táneo posee un sello conservador. En sus palabras: “Ese Hayek que dice «no ser conservador» (¡1) ofrece una de las 
más inspiradas apologías de las instituciones tradicionales que registra el pensamiento contemporáneo”. (Contreras 
2018 114)



47

NICOLÁS FUENTES-VALDEBENITO / ISAAC CARBAJAL / SANTIAGO ULLAURI-BETANCOURT � Ética cívica y razón pública: aportes y tensiones …

En efecto, llevada a su extremo lógico, la defensa de una autonomía sin mar-
cos comunes podría derivar en una sociedad compuesta por mónadas sociales 
incapaces de sostener proyectos compartidos, lo que debilita incluso las condi-
ciones mínimas que hacen posible el ejercicio efectivo de la libertad. En este sen-
tido, el liberalismo clásico de Hayek y Mises se distingue del anarcocapitalismo 
en cuanto reconoce que la libertad florece en un marco de instituciones generales 
y abstractas que garantizan la paz social, la seguridad jurídica y la protección de 
la propiedad (Hayek 2022; Mises 2023). Ambos autores subrayan, como hemos 
mencionado, que la función del Estado, aunque estrictamente limitada, resulta 
indispensable para salvaguardar un orden de convivencia que haga viable la au-
tonomía individual.

Por ello, la crítica de Sadin no debería interpretarse como un rechazo global 
al liberalismo, sino como un recordatorio de que la libertad negativa necesita 
condiciones de posibilidad que eviten su disolución en prácticas de indiferencia 
o aislamiento. Esto implica asumir que la autonomía personal no se ejerce en 
el vacío, sino dentro de un entramado institucional mínimo que permita que los 
ciudadanos reconozcan mutuamente sus derechos y obligaciones. De este modo 
se evita tanto el riesgo del paternalismo ético que acecha a propuestas como la 
ética cívica de Cortina, como el riesgo de un individualismo extremo que termina 
por socavar las bases mismas de la libertad.

III. Tensiones fundamentales: ¿consenso o coacción?

Las diferencias entre la ética cívica y el libertarianismo son profundas, pero 
no tienen por qué ser necesariamente irreconciliables. Una ética cívica respe-
tuosa de la libertad individual puede beneficiarse de las advertencias libertarias 
sobre el peligro del paternalismo y la centralización del poder. De hecho, la pro-
pia Cortina ha señalado que la ética cívica no busca imponer contenidos morales 
particulares, sino establecer un umbral mínimo de racionalidad ética compartida 
(Cortina 2022). Sin embargo, esos mínimos (derechos políticos, civiles, sociales, 
ambientales, etcétera) implican exigencias que deben hacerse efectivas a través 
del Estado. Es decir, por muy natural que pretenda ser la ética cívica, termina 
asignando al Estado un papel activo en garantizar ciertas condiciones de justi-
cia. Por esta razón afirma Cortina que los mínimos de justicia tienen que ver con 
exigencias y no con invitaciones.

La primera tensión estructural entre ambas propuestas reside en la natura-
leza y función del consenso. Para la ética cívica, el consenso mínimo es condi-
ción de posibilidad para una sociedad justa y de una legitimidad no meramente  



48

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 39-53 � ISSN: 0719-790X

procedimental (Rawls 2021; Cortina 2020b). En esta clave, el consenso traslapa-
do de Rawls permite que doctrinas razonables converjan en principios políticos 
comunes sin renunciar a sus concepciones privadas del bien (Rawls 2019). En 
cambio, para el libertarianismo cualquier consenso promovido o impuesto desde 
el Estado es una coacción moral ilegítima (Nozick 2017; Rothbard 2021). Donde 
unos ven acuerdo racional, los otros ven imposición encubierta. Promover una 
cultura cívica común o de mínimos axiológicos vía políticas públicas corre el 
riesgo de alterar las elecciones voluntarias y la libre formación de órdenes espon-
táneas pasando a una ingeniería social (Hayek 2022).

Desde una perspectiva diferente, la teórica Chantal Mouffe (1999) ha cuestio-
nado igualmente la búsqueda de un consenso total en la democracia liberal. En 
su concepción agonista de lo político, el disenso y el conflicto no son patologías a 
erradicar, sino expresiones inevitables, incluso saludables, de una sociedad plu-
ral. Intentar suprimir toda confrontación en aras de una unanimidad racional, 
advierte Mouffe, puede conducir a la exclusión de demandas legítimas y a una 
despolitización de la vida pública. En otras palabras, una democracia que elimi-
ne la dimensión agonista corre el riesgo de ocultar relaciones de poder y silenciar 
voces disidentes de manera problemática.

La segunda tensión se da en torno a la relación entre libertad y justicia. La 
ética cívica entiende la justicia como un contenido moral que orienta institucio-
nalmente el ejercicio de la libertad, por ejemplo, estableciendo condiciones y de-
rechos básicos que permiten a todos ser libres (Cortina 2020b). Aquí la legitimi-
dad no se reduce a reglas de decisión, sino a la justificación pública de arreglos 
básicos de la sociedad.

El libertarianismo, por su parte, concibe la libertad como presupuesto abso-
luto que excluye cualquier contenido normativo que limite su ejercicio: la justicia 
no es lo que hacemos con la libertad, sino lo que dejamos que cada quien haga 
con la suya. La justicia consiste en respetar los proyectos individuales, no en 
imponerles orientaciones o fines comunes. En esta tradición filosófica, la redis-
tribución es vista como una intrusión que viola los derechos adquiridos, erosiona 
la agencia individual y distorsiona el patrón de intercambios voluntarios (Nozick 
2017). Hayek añade que la justicia social como ideal teleológico rompe el marco 
de leyes generales y abstractas que debe regir para todos por igual (Hayek 2022).

Una tercera tensión crucial emerge en torno a la dimensión pedagógica del 
Estado. La ética cívica asigna al Estado la tarea de satisfacer los mínimos de jus-
ticia a la sociedad, incluso de promover activamente una cierta cultura ética (por 
ejemplo, a través de la educación ciudadana). El acento está en habilitar la de-
liberación y en garantizar precondiciones de participación (Habermas 2005). El 
libertarianismo, por el contrario, ve en cualquier pedagogía estatal un riesgo de 
adoctrinamiento moral. La neutralidad estatal, para ellos, implica abstenerse no 



49

NICOLÁS FUENTES-VALDEBENITO / ISAAC CARBAJAL / SANTIAGO ULLAURI-BETANCOURT � Ética cívica y razón pública: aportes y tensiones …

solo de imponer valores, sino también de promoverlos activamente, pues incluso 
la promoción de valores cívicos mínimos podría derivar en presión ideológica. Por 
ello, restringe la legitimidad estatal a proteger derechos negativos y hacer cum-
plir contratos, evitando políticas de formación moral (Mises 2023).

Con todo, el pensamiento libertario podría enriquecerse si reconoce que la 
ausencia de coacción no basta por sí sola para garantizar una convivencia justa. 
Las condiciones sociales y económicas que permiten el ejercicio efectivo de la li-
bertad deben también ser objeto de reflexión ética. En contextos de desigualdad 
extrema, la apelación a la libertad negativa puede convertirse en una ficción va-
cía que oculta relaciones estructurales de exclusión. Quien no cuenta con edu-
cación, salud o medios básicos, difícilmente puede hacer uso real de su libertad, 
aunque legalmente nada ni nadie se lo impida (Nussbaum 2006). La perspectiva 
de Nancy Fraser coincide con esta crítica, al señalar que sin una adecuada redis-
tribución de recursos, la igualdad ciudadana se torna ilusoria, pues ciertos gru-
pos quedan impedidos de participar en la vida social en condiciones de paridad 
(Fraser & Honneth 2006).

Este punto no exige paternalismo: solo pide admitir que la arquitectura insti-
tucional (reglas generales, Estado de derecho, bienes públicos básicos) coadyuva a 
que la libertad sea efectiva para todos (Hayek 2022; Mises 2023). Incluso el libera-
lismo clásico acepta un Estado mínimo garante de la paz, la propiedad y el marco 
legal general, sin el cual no hay mercado ni cooperación social (Mises 2023).

El diálogo crítico entre ambas perspectivas permite pensar en una forma de 
legitimidad democrática que combine el respeto por la autonomía individual con 
la exigencia de una ética pública de mínimos justificada en razones comparti-
bles (Rawls 2019; Cortina 2022). No se trata de sacrificar la libertad en nombre 
de la justicia, ni de negar la justicia en nombre de la libertad, sino de encontrar 
criterios racionales de convivencia que integren ambas dimensiones: leyes gene-
rales y previsibles, procedimientos imparciales, y umbrales de protección que no 
invadan las esferas privadas pero que impidan la clausura de oportunidades de 
agencia (Hayek 2022; Habermas 2005). En última instancia, la pregunta central 
es cómo articular una sociedad donde la libertad y la justicia se potencien mu-
tuamente en lugar de excluirse.

IV. Posibilidades de articulación crítica: libertad sin indiferencia, ética sin imposición

A pesar de las tensiones señaladas, existen puntos de articulación crítica 
que permiten pensar instituciones compatibles con un alto estándar de libertad  



50

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 39-53 � ISSN: 0719-790X

negativa y, a la vez, con umbrales de justicia que eviten la indiferencia frente a 
privaciones severas. La tesis central es doble: (a) una ética pública de mínimos 
debe operar bajo un principio de mínima imposición y autolimitación del poder; 
(b) la libertad efectiva requiere condiciones de posibilidad que un marco institu-
cional liberal puede garantizar sin devenir en paternalismo.

Por supuesto, Rawls y Hayek parten de visiones metodológicas muy distintas. 
Rawls elabora sus principios de justicia mediante un procedimiento hipotético y 
constructivista (piénsese en la posición original y el ideal de consenso público), 
mientras que Hayek desconfía de ese racionalismo deliberado y enfatiza el carác-
ter evolutivo y no intencional del orden social (de la Nuez 2010). Esta disparidad 
teórica no impide identificar ciertos puntos de convergencia: ambos autores bus-
can limitar la arbitrariedad del poder a través de normas generales aplicables por 
igual a todos, y reconocen la importancia de un marco común que posibilite la 
cooperación social. A partir de esta base compartida, es factible tender un puente 
Rawls-Hayek.

La primera lección proviene de Hayek: la libertad de los ciudadanos depende 
de reglas generales, abstractas y previsibles, no de fines estatales sustantivos 
(Hayek 2022). Esta arquitectura, Estado de derecho, límites materiales y proce-
dimentales al legislador, frenos y contrapesos, reduce la discrecionalidad y, con 
ello, la posibilidad de coacción indebida. Frente al riesgo de uniformidad moral, 
la ética cívica puede adoptar un principio de mínima imposición: cuando existan 
varios medios públicamente justificables para alcanzar un mismo fin, se debe 
escoger el menos intrusivo con la esfera pública (Mill 2023).

La subsidiariedad liberal, no teológica, sino funcional, encuentra justificación 
adicional en el policentrismo institucional: problemas complejos se resuelven 
mejor con múltiples centros de decisión que experimentan y rinden cuentas, en 
vez de un único centro uniformizador (Ostrom 1990; 2010). Este diseño preserva 
la iniciativa social y desplaza la provisión de ciertos bienes hacia niveles locales 
o voluntarios cuando sea posible, reservando al Estado funciones de marco (se-
guridad, cumplimiento de contratos, protección de datos) y de garantía en fallas 
graves de coordinación.

Un libertarianismo que haga de la no interferencia un absoluto corre el riesgo 
de insensibilidad institucional ante privaciones que anulan el uso real de la li-
bertad. La respuesta, sin renunciar al anti-paternalismo, es reconocer umbrales 
de capacidad: una libertad que no puede ejercerse por carecer de alfabetización 
básica, salud mínima o seguridad frente a violencia privada es, en el mejor de los 
casos, meramente formal (Nussbaum 2006; Sen 2000).

Este punto no exige teleologías igualitaristas fuertes. Incluso, como ya hemos 
mencionado, Hayek admite la conveniencia de un piso de seguridad compatible 



51

NICOLÁS FUENTES-VALDEBENITO / ISAAC CARBAJAL / SANTIAGO ULLAURI-BETANCOURT � Ética cívica y razón pública: aportes y tensiones …

con la libertad, y el propio Mises reconoce la necesidad de un Estado que ase-
gure paz, propiedad y marco legal sin los cuales no hay mercado ni cooperación 
social. En la misma dirección, Friedman defendió mecanismos compatibles con 
el mercado, por ejemplo, impuesto negativo sobre la renta, orientados a corregir 
fallas severas sin burocracias intrusivas (Friedman 2022). La idea no es redistri-
buir fines, sino prevenir bloqueos de agencia que hacen ilusoria la libertad para 
algunos.

Desde Rawls, la razón pública permite justificar principios políticos básicos 
sin imponer doctrinas comprenhesivas (Rawls 2019). El desafío es adelgazar ese 
núcleo común hasta lo estrictamente necesario para la legitimidad recíproca: un 
módulo de derechos, procedimientos y garantías que todos puedan razonable-
mente aceptar aun en desacuerdo (Rawls 2012). 

El justificacionismo de Gaus converge con esta estrategia: las reglas coerci-
bles deben ser aceptables para cada agente razonable bajo información común; 
cuando el desacuerdo es persistente, el derecho debe retraerse hacia normas de 
baja carga moral (Gaus 2011). Así, la ética cívica puede formular mínimos exigi-
bles (no máximos de vida buena) y el liberalismo puede aceptar ese módulo como 
precio razonable de la convivencia entre iguales libres.

Una ingeniería institucional coherente con lo anterior es la que protege fuerte-
mente las libertades económicas y civiles mientras asegura un umbral de capaci-
dades con instrumentos de baja intrusión, naturales y afines al mercado. Tomasi 
denomina este enfoque free market fairness: robustecer derechos de propiedad 
y emprendimiento al tiempo que se garantiza un núcleo de oportunidades rea-
les (Tomasi 2022). Levy, por su parte, subraya la importancia de un liberalismo 
pluralista que evite el racionalismo uniformador, acepte la diversidad de órdenes 
intermedios y proteja vías de salida frente a poderes sociales (Levy 2015).

Este puente Rawls-Hayek8 no disuelve sus diferencias, pero permite el dise-
ño de: (a) reglas generales pro-mercado y no discriminatorias; (b) mecanismos 
de garantía, por ejemplo, transferencias simples, vouchers o impuesto negativo, 
sometidos a estricta evaluación y cláusulas de extinción; (c) policentrismo en la 
provisión social, con contratos libres, mutualidades y asociaciones voluntarias 
como primera línea, y el Estado como última garantía.

8	 Paloma de la Nuez advierte que las diferencias entre Hayek y Rawls son, en varios aspectos, más terminológicas 
que sustantivas. Señala que este último podría ser interpretado como un “racional-constructivista en el sentido 
hayekiano, por su teoría del contrato” (de la Nuez 2010 247), dado que Rawls, al recurrir al velo de ignorancia, fun-
damenta sus principios de justicia como construcciones racionales deliberadas. En contraste, Hayek sostiene que 
dichos principios no son fruto de un diseño racional, sino el resultado de un proceso evolutivo espontáneo propio 
del desarrollo histórico de las instituciones sociales.



52

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 39-53 � ISSN: 0719-790X

Conclusión

El examen de las tensiones entre la ética cívica de Cortina y el liberalismo 
libertario permite mostrar que ambos enfoques, lejos de ser irreconciliables, pue-
den entrar en un diálogo crítico que enriquezca la teoría política contemporá-
nea. La ética cívica aporta un marco normativo indispensable para sostener la 
democracia en contextos de pluralismo, al insistir en la necesidad de mínimos 
éticos de justicia, visibilidad de la exclusión y una cultura cívica que combine 
racionalidad y cordialidad. El libertarianismo, por su parte, recuerda de manera 
ineludible los peligros de la coacción moral y de la expansión del poder estatal 
más allá de sus funciones estrictamente legítimas.

La clave reside en reconocer que ni la libertad negativa ni la justicia distri-
butiva pueden sostenerse en solitario. Una libertad sin justicia se degrada en 
privilegio de unos pocos; una justicia sin libertad degenera en tiranía bieninten-
cionada. El desafío es pensar una democracia capaz de proteger simultáneamen-
te la autonomía individual y los mínimos de inclusión que permiten a todos ser 
efectivamente libres. Esto exige un Estado limitado, sometido a reglas generales 
y subsidiarias, como propuso Hayek, pero también comprometido en garantizar 
las condiciones materiales básicas que hacen viable la agencia humana, siguien-
do la intuición de Rawls y la teoría de las capacidades de Nussbaum y Sen.

El resultado de esta articulación no es una síntesis que disuelva las diferen-
cias, sino una tensión fecunda que obliga a redefinir la legitimidad democrática 
como equilibrio dinámico entre libertad y justicia. En este horizonte, la ética 
pública no se convierte en imposición dogmática, ni la libertad en indiferencia 
social. Se trata, en definitiva, de concebir la convivencia democrática como un 
espacio donde la diversidad moral coexista con reglas compartidas, y donde la 
libertad individual se ejerza no solo en ausencia de coacción, sino en presencia 
de condiciones que hagan de esa libertad un derecho real para todos.

�   �   �   �   �



53

NICOLÁS FUENTES-VALDEBENITO / ISAAC CARBAJAL / SANTIAGO ULLAURI-BETANCOURT � Ética cívica y razón pública: aportes y tensiones …

Referencias bibliográficas 

Camps, Victoria. “La ética minimalista de Adela Cortina.” Homenaje a Adela Cortina: Ética y filosofía política, editado 
por Domingo García-Marzá, José Félix Lozano-Aguilar, Emilio Martínez-Navarro y Juan Carlos Siurana-Aparisi, 
Tecnos, 2018, pp. 53–62.

Chandler, Daniel. Libres e iguales: Un manifiesto por una sociedad justa. Paidós, 2025.
Constant, Benjamin. La libertad de los modernos. Alianza, 2019.
Contreras, Francisco José. Una defensa del liberalismo conservador. Unión Editorial, 2018.
Cortina, Adela. Alianza y contrato: Política, ética y religión. Trotta, 2014.
–––––.	 Aporofobia, el rechazo al pobre: Un desafío para la democracia. Paidós, 2020a.
–––––.	 Ética aplicada y democracia radical. Tecnos, 2022.
–––––.	 Ética de la razón cordial: Educar en la ciudadanía en el siglo XXI. Ediciones Nobel, 2009.
–––––.	 Ética mínima. Tecnos, 2020b.
–––––.	 Justicia cordial. Mínima Trotta, 2010.
–––––.	 ¿Para qué sirve realmente la ética? Paidós, 2020c.
Fraser, Nancy, y Axel Honneth. ¿Redistribución o reconocimiento? Un debate político-filosófico. Morata, 2006.
Friedman, Milton. Capitalismo y libertad. Ediciones Deusto, 2022.
Fuentes-Valdebenito, Nicolás. “Ética cívica transnacional y éticas aplicadas: La propuesta de Adela Cortina hacia una 

ética global.” Revista de Filosofía UCSC, vol. 23, no. 2, 2024, pp. 217–247, https://doi.org/10.21703/2735-
6353.2024.23.2.2533.

Gaus, Gerald. The Order of Public Reason. Cambridge University Press, 2011.
Habermas, Jürgen. Conciencia moral y acción comunicativa. Trotta, 2018.
–––––.	 Facticidad y validez. Trotta, 2005.
Hayek, Friedrich. Camino de servidumbre: Textos y documentos. Unión Editorial, 2021.
–––––.	 La fatal arrogancia: Los errores del socialismo. Unión Editorial, 2020.
–––––.	 Los fundamentos de la libertad. Unión Editorial, 2022.
Herreras, Enrique. Democracia radical: Reconstruyendo la filosofía política de Adela Cortina. Tirant Humanidades, 

2024.
Honneth, Axel. La lucha por el reconocimiento: Por una gramática moral de los conflictos sociales. Crítica, 1997.
Huerta de Soto, Jesús. La Escuela Austriaca: Mercado y creatividad empresarial. Editorial Síntesis, 2012.
Levy, Jacob T. Rationalism, Pluralism, and Freedom. Oxford University Press, 2015.
Mill, John Stuart. Sobre la libertad. Alianza, 2023.
Mises, Ludwig von. Liberalismo: La tradición clásica. Unión Editorial, 2023.
Mouffe, Chantal. El retorno de lo político: Comunidad, ciudadanía, pluralismo, democracia radical. Paidós, 1999.
Nozick, Robert. Anarquía, Estado y utopía. Fondo de Cultura Económica, 2017.
Nussbaum, Martha. Las fronteras de la justicia: Consideraciones sobre la exclusión. Paidós, 2006.
Ostrom, Elinor. Governing the Commons: The Evolution of Institutions for Collective Action. Cambridge University 

Press, 1990.
–––––.	 “Polycentric Systems for Coping with Climate Change.” Global Environmental Change, vol. 20, no. 4, 2010, 

pp. 550–557, https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S0959378010000634.
Rawls, John. El liberalismo político. Crítica, 2019.
–––––.	 La justicia como equidad: Una reformulación. Paidós, 2012.
–––––.	 La teoría de la justicia. Fondo de Cultura Económica, 2021.
Rothbard, Murray. El igualitarismo: Una rebelión contra la naturaleza. Unión Editorial, 2019.
–––––.	 Hacia una nueva libertad: El manifiesto libertario. Unión Editorial, 2021.
Sadin, Éric. La era del individuo tirano: El fin de un mundo común. Caja Negra Editora, 2022.
Sen, Amartya. Desarrollo y libertad. Planeta, 2000.
Tomasi, John. Equidad de libre mercado. Paidós, 2022.

�   �   �   �   �





55

Más allá de la oposición entre la ética de la justicia y 
la del cuidado: Carol Gilligan y la formulación de 
una ética de lo humano

Beyond the Opposition between the Ethics of Justice 
and Care: Carol Gilligan and the Formulation of 
a Human Ethics

LEYLA CAROLINA PÉREZ-CANALES1

lperez@ucsc.cl

Fecha de recepción: 15/09/2025 
Fecha de aceptación: 17/11/2025

Resumen

En el marco de la teoría evolutiva del desarrollo 
moral, Carol Gilligan formula una ética del cuidado 
que amplía y complementa la ética de la justicia 
de Lawrence Kohlberg. Su propuesta surge de la 
constatación del sesgo androcéntrico presente 
en la teoría kohlbergiana, construida sobre 
muestras exclusivamente masculinas. Frente a 
este universalismo abstracto, Gilligan reivindica 
las voces silenciadas y propone una concepción 
relacional del juicio moral, en la que la empatía, la 
responsabilidad y la interdependencia se reconocen 
como fundamentos éticos esenciales. En una etapa 
posterior de su pensamiento, expresada en In a 
Human Voice, la autora abandona la oposición entre 
justicia y cuidado para concebirlos como dimensiones 
complementarias de una misma racionalidad moral. 
La presente investigación muestra que la ética de 
la compasión no sustituye a la justicia, sino que la

1	 https://orcid.org/0009-0005-2218-3228

CÓMO CITAR ESTE ARTÍCULO:

En APA 7: Pérez-Canales, L. C. (2025). 
Más allá de la oposición entre la éti-
ca de la justicia y la del cuidado: 
Carol Gilligan y la formulación de 
una ética de lo humano. Resonan-
cias, (20), 55-66. https://doi.or-
g/10.5354/0719-790X.2025.80734

En MLA: Pérez-Canales, L. C. “Más allá 
de la oposición entre la ética de la 
justicia y la del cuidado: Carol Gi-
lligan y la formulación de una ética 
de lo humano.” Resonancias, no. 
20, 2025, pp. 55–66. https://doi.or-
g/10.5354/0719-790X.2025.80734

Palabras clave:	cuidado, compasión, 
justicia, desarrollo moral, ética 
humana.

Keywords: care; compassion; justice; 
moral development; human ethics.

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 55-66 � ISSN: 0719-790X



56

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 55-66 � ISSN: 0719-790X

amplía, articulando la imparcialidad normativa con la sensibilidad hacia la vulnerabilidad 
humana. De este modo, la moralidad se redefine como un proceso dialógico en el que 
razón y afectividad convergen en la construcción de una ética verdaderamente humana.

Abstract

Within the framework of the evolutionary theory of moral development, Carol Gilligan 
formulates an ethics of care that broadens and complements Lawrence Kohlberg’s ethics 
of justice. Her proposal arises from the recognition of the androcentric bias inherent in 
Kohlberg’s model, which was constructed exclusively from male samples. In response to 
this abstract universalism, Gilligan restores the silenced voices and advances a relational 
conception of moral judgment in which empathy, responsibility, and interdependence 
are acknowledged as essential ethical foundations. In the later stage of her thought, 
expressed in In a Human Voice, she moves beyond the opposition between justice and 
care to conceive them as complementary dimensions of a unified moral rationality. This 
study therefore argues that the ethics of compassion does not replace justice but rather 
expands it, articulating normative impartiality with sensitivity to human vulnerability. 
Thus, morality is redefined as a dialogical process in which reason and affectivity converge 
in the construction of a truly human ethics.

Introducción 

En el ámbito de la psicología evolutiva, Carol Gilligan se erige como una figura 
decisiva al replantear las bases del desarrollo moral desde una perspectiva abier-
ta a la experiencia ética de las mujeres. Su propuesta, articulada inicialmente 
en In a Different Voice (1982), introduce la ética del cuidado como una alternati-
va crítica frente a la ética de la justicia formulada por Lawrence Kohlberg, cuya 
teoría del razonamiento moral había sido elaborada exclusivamente a partir de 
sujetos masculinos (Gilligan, 30; Kohlberg, 12).

Gilligan identifica en dicha construcción un sesgo androcéntrico, al universa-
lizar la experiencia masculina como medida del desarrollo moral absoluto, rele-
gando así otras formas de razonamiento vinculadas con la empatía, la compasión 
y la responsabilidad relacional (Gilligan, 30). Estas dimensiones, que en una 
primera etapa de su pensamiento asocia a la experiencia moral femenina, no 
buscan sustituir la racionalidad de la justicia, sino revelar una voz moral omi-
tida dentro del discurso ético dominante. Con ello, Gilligan inaugura un campo 
de reflexión que demarca la posibilidad de una comprensión complementaria del 
juicio moral, donde la justicia y el cuidado se articulan como expresiones conver-
gentes de una misma condición humana (Gilligan, 64).



57

LEYLA CAROLINA PÉREZ-CANALES � Más allá de la oposición entre la ética de la justicia y la del cuidado: Carol Gilligan y la formulación…

En lo que puede considerarse una etapa madura de su obra —particularmen-
te visible en In a Human Voice (2013)—, Gilligan propone una convergencia entre 
la justicia y el cuidado, donde ambos principios se reconocen como dimensiones 
complementarias del razonamiento moral (Gilligan, 15). La justicia ofrece el mar-
co normativo de la equidad y los derechos, mientras que el cuidado incorpora la 
sensibilidad hacia las relaciones humanas y la contextualización de cada expe-
riencia moral (Gilligan, 15).

De esta manera, la ética del cuidado deja de concebirse como una respuesta 
opuesta o reactiva al paradigma de la justicia para convertirse en una reformula-
ción integradora de la moralidad humana, capaz de reconciliar la imparcialidad 
con la compasión (Gilligan, 15). Esta segunda etapa del pensamiento de Carol 
Gilligan refleja no solo la madurez teórica de la autora, sino también un avance 
filosófico que trasciende la dicotomía entre razón y emoción (Gilligan, 205).

El presente estudio tiene, por tanto, como propósito evidenciar cómo la ética 
del cuidado en Gilligan evoluciona desde la crítica inicial al sesgo androcéntrico 
hacia una concepción integradora, en la cual la justicia y el cuidado se configu-
ran como fundamentos correlativos de la vida moral (Gilligan, 205). Este tránsito 
marca un horizonte especialmente significativo para la reflexión ética contempo-
ránea, al situar el desarrollo moral no en la abstracción de principios universa-
les, sino en la interdependencia constitutiva de la condición humana, entendida 
como una complementariedad entre razón y compasión (Gilligan, 205).

La ética de la justicia 

El marco teórico que sustenta los postulados de Lawrence Kohlberg se nutre 
de la integración de diversas corrientes: la teoría del desarrollo psicosocial de 
Erikson, la pedagogía de John Dewey, el constructivismo de Jean Piaget y una 
profunda orientación hacia una ética universalista kantiana. Sobre esta base, 
Kohlberg elabora su propuesta de desarrollo moral, conocida como ética de la 
justicia, cuyo eje fundamental radica en la capacidad del ser humano para for-
mular principios morales universales que trascienden los contextos particulares 
(Mifsud, 60; Kohlberg). Este enfoque, de inspiración kantiana, concibe el razo-
namiento moral como un proceso de progresiva autonomía, en el cual los indivi-
duos superan etapas de heteronomía hasta asumir compromisos éticos basados 
en los ideales de igualdad, imparcialidad y respeto por la dignidad humana.

La investigación de Kohlberg se llevó a cabo mediante entrevistas a individuos 
de sexo masculino, con edades comprendidas entre los diez y los dieciséis años 



58

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 55-66 � ISSN: 0719-790X

(Kohlberg, 12). Los resultados se obtuvieron a partir de la proposición de dilemas 
hipotéticos de carácter moral, en los cuales cada sujeto debía decidir conforme a 
su grado de madurez cognitiva y conciencia moral. De esta manera, la secuencia 
ilustrativa de los estadios morales se compone de seis etapas que, a su vez, se 
subdividen en tres niveles de desarrollo moral (Kohlberg, Power y Higgins, 2002). 
En efecto, la progresión moral se presenta de la siguiente manera:

Nivel preconvencional:

1.	 Primera etapa: el comportamiento en niños de aproximadamente diez años 
se caracteriza por la búsqueda de la satisfacción de los deseos individuales, 
con independencia de los intereses colectivos o grupales. En este sentido, se 
observa una tendencia al egoísmo instrumental, asociada a un mecanismo de 
adaptación o supervivencia (Kohlberg, 23).

2.	 Segunda etapa: una vez superada la tendencia al aislamiento, emerge en el 
joven una necesidad de adaptación al entorno social. Surge así una tensión 
entre la obediencia a la autoridad y la búsqueda de satisfacción personal, lo 
que marca un primer ejercicio de equilibrio moral (Kohlberg, 25).

Nivel convencional:

3. 	Tercera etapa: en la búsqueda de un equilibrio entre la satisfacción personal 
y la obediencia a la autoridad, aparece la necesidad de reconocimiento del 
otro. Esta etapa se caracteriza por la importancia de la aprobación social, el 
respeto y la reciprocidad como fuentes de gratificación moral (Kohlberg, 32).

4. 	Cuarta etapa: superada la necesidad de aprobación externa, el joven adulto 
inicia una fase de asimilación contractual, en la que reconoce en la ley el prin-
cipio de orden y estabilidad social. Durante esta etapa, la legalidad se asume 
como la vía legítima para resolver los conflictos morales (Kohlberg, 35).

Nivel posconvencional:

5. 	Quinta etapa: en la transición de la heteronomía a la autonomía moral, el 
individuo comienza a cuestionar críticamente las normas, sometiendo la ley 
positiva a una reflexión ética personal. El adulto reconoce la posibilidad de 



59

LEYLA CAROLINA PÉREZ-CANALES � Más allá de la oposición entre la ética de la justicia y la del cuidado: Carol Gilligan y la formulación…

que existan leyes injustas, incluso si emanan del poder político, lo que cons-
tituye un avance hacia una moral autónoma y crítica (Kohlberg, 41).

6. 	Sexta etapa: el individuo alcanza el nivel más alto de razonamiento moral al 
reconocer la singularidad de cada ser humano y su contexto particular. Este 
reconocimiento le permite emitir juicios éticos independientes, incluso cuan-
do las soluciones adoptadas se aparten de la norma establecida (Kohlberg, 
45).

En resumen, cada una de las etapas conforma un proceso de transición, ten-
sión y diálogo autocrítico que permite al individuo superar distintos niveles de 
progresión moral, avanzando hacia la autonomía deliberativa. En este esquema, 
la legalidad de la ley no es absoluta: su legitimidad depende de la posibilidad 
de su universalidad; esto es, de su coherencia con los principios de justicia, 
igualdad y respeto por la dignidad humana (Kohlberg, Power y Higgins, 2002). 
La noción kantiana de universalidad, desarrollada en diversas obras, permite 
establecer un punto de confluencia entre ambas visiones, al reconocer que la 
moralidad auténtica no depende del cumplimiento externo de la norma, sino de 
la capacidad racional de autolegislación del sujeto moral (Kant, 35).

De esta manera, la línea de pensamiento de Kohlberg se inscribe en la ética 
del deber kantiana, según la cual la validez moral de la ley radica en su posibi-
lidad de ser aplicada universalmente, sin depender de condiciones particulares. 
No se trata de negar la autoridad de la ley, sino de reconocer la facultad crítica 
de someterla a juicio cuando contradice principios humanos elementales como 
la equidad, el respeto y la dignidad. Siguiendo la Crítica de la razón práctica, ante 
la confrontación entre una ley injusta y un principio moral universalizable, el 
deber ético consiste en optar por el principio racional objetivo, como lo haría un 
legislador en un reino de los fines (Kant, 35).

En esta línea, Kant sostiene que las máximas que orientan la acción humana 
deben fundarse en un principio racional capaz de conferirles validez universal y 
objetividad moral. La razón práctica se convierte así en el fundamento supremo 
de la voluntad, pues solo cuando una máxima puede concebirse como ley univer-
sal para todos los seres racionales, alcanza el carácter de imperativo categórico, 
expresión máxima de la autonomía y de la autolegislación moral del sujeto (Kant, 
48).

En resumen, la propuesta de Kohlberg, inspirada en una ética del deber, 
concibe el desarrollo moral como un tránsito progresivo de la heteronomía a la 
autonomía, donde la validez de la norma depende de su capacidad de universa-
lización. No obstante, este modelo, aunque coherente en su estructura racional, 



60

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 55-66 � ISSN: 0719-790X

revela limitaciones significativas: al silenciar la experiencia moral femenina, re-
duce la complejidad del juicio ético a una dimensión predominantemente mas-
culina y abstracta (Gutiérrez, 10). Además, idealiza la aplicación de principios 
universales sin considerar los contextos y particularidades que configuran la 
experiencia real de los seres humanos en sus distintos contextos y realidades 
particulares.

La ética del cuidado

Frente a esta limitación, Carol Gilligan formula una crítica y propone una 
ampliación teórica mediante la ética del cuidado. Su planteamiento sostiene que 
la moralidad no puede reducirse a la universalización de máximas desvinculadas 
de la experiencia vivida, ya que ello excluye dimensiones esenciales como la em-
patía, la responsabilidad y la interdependencia humana (Gilligan, 18). Si bien la 
universalidad kantiana proporciona un horizonte normativo imprescindible, su 
aplicación estrictamente racional puede derivar en una neutralidad deshumani-
zadora, al ignorar la singularidad de cada sujeto moral y las particularidades de 
su contexto vital. En este punto, Carol Gilligan presenta un nuevo estudio que, 
si bien conserva ciertos rasgos metodológicos del trabajo de Lawrence Kohlberg 
—como las entrevistas y la resolución de dilemas hipotéticos—, introduce una 
innovación decisiva: la incorporación de las voces tanto femeninas como mascu-
linas en la formulación de los resultados (Gilligan, 27).

Esta inclusión metodológica permite evidenciar la diversidad de razonamien-
tos morales que emergen de las experiencias relacionales y afectivas de los seres 
humanos. La principal crítica de Gilligan no se limita, por tanto, a denunciar la 
exclusión sistemática de las mujeres en el estudio de Kohlberg, sino que señala 
un problema más profundo: la pretensión de universalizar un modelo de desarro-
llo moral construido desde una sola perspectiva, lo que conlleva una homogenei-
zación ética que desatiende la pluralidad de la experiencia humana.

En In a Different Voice (1982), Gilligan sostiene que el modelo kohlbergiano, al 
fundamentarse en principios de justicia abstractos, no logra captar las formas de 
razonamiento moral que emergen de la experiencia del cuidado, la empatía y la 
responsabilidad relacional (Gilligan, 64). Estas dimensiones, lejos de oponerse a 
los ideales de justicia, los complementan, al situar la reflexión moral en el terre-
no concreto de los vínculos humanos y la atención a las experiencias vivenciales 
del otro. Desde esta perspectiva, su propuesta no busca sustituir la ética de la 
justicia, sino ampliarla mediante la inclusión de una voz ética alternativa que 
reconozca la interdependencia como componente constitutivo de la vida moral.



61

LEYLA CAROLINA PÉREZ-CANALES � Más allá de la oposición entre la ética de la justicia y la del cuidado: Carol Gilligan y la formulación…

En síntesis, se consolida una visión complementaria entre ambas posturas: 
mientras la justicia asegura la equidad y la imparcialidad en la deliberación éti-
ca, el cuidado introduce la sensibilidad hacia la particularidad y la relación hu-
mana, conformando una ética más amplia, inclusiva y contextualizada. Bajo esta 
mirada, Gilligan advierte que los estereotipos que distinguen las percepciones 
morales de hombres y mujeres, más que ampliar el horizonte ético, lo reducen a 
concepciones limitadas de la experiencia humana (Gilligan, 1982). Al igual que 
en el modelo kohlbergiano, Gilligan describe el desarrollo moral de las mujeres a 
través de niveles y etapas de transición, donde cada estadio refleja crisis, tensio-
nes y procesos de readaptación que conducen hacia la autonomía moral. De esta 
manera, la transición de los estadios morales queda constituida del siguiente 
modo:

Nivel preconvencional:

1.	 Primera etapa: Las mujeres establecen un vínculo estrecho con la figura ma-
terna, que garantiza estabilidad, cuidado y protección (Gilligan, 8). Su aten-
ción se centra en la búsqueda de condiciones que aseguren la subsistencia, 
por lo que, en esta fase, suelen ser percibidas como egoístas debido a su pre-
ocupación por la supervivencia (Gilligan, 109).

2. 	Segunda etapa: A medida que adquieren mayor conciencia de su lugar en el 
mundo, interiorizan la importancia del otro y comienzan a reevaluar las es-
tructuras de relación. Este proceso sienta las bases de la empatía, cuyas raí-
ces se encuentran en las experiencias tempranas de la infancia (Gilligan, 8).

Nivel convencional:

3.	 Tercera etapa: Se caracteriza por una pérdida de autenticidad, donde los lí-
mites entre el yo y el otro se tornan difusos (Gilligan, 174). Durante esta fase, 
las mujeres vinculan su autoconcepto con convenciones sociales sobre el rol 
femenino, midiendo su valor según el cumplimiento de expectativas externas 
y de ideales morales centrados en el ideal del autosacrificio (Gilligan, 165).

4. 	Cuarta etapa: La identidad se configura a partir de los roles interpersonales 
—madre, hija, hermana, esposa—, y la autopercepción se define como agente 
de cuidado guiado por la máxima de no causar daño a los demás (Gilligan, 
166). Esta disposición hacia la abnegación genera tensiones internas que des-
embocan en una crisis de identidad, marcada por la autocrítica exacerbada y 
la imposibilidad de conciliar las exigencias externas con las personales (Gilli-
gan, 173).



62

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 55-66 � ISSN: 0719-790X

Nivel posconvencional:

5. 	Quinta etapa: Se establecen límites más definidos entre el yo y el otro (Gilli-
gan, 173). La necesidad de agradar se supera, dando paso a una distinción 
consciente entre ayudar y complacer (Gilligan, 172). Este avance representa 
un avance en la autonomía moral, que permite equilibrar el cuidado de sí con 
el de los otros.

6. 	Sexta etapa: Emerge un sentido de independencia y autorrealización, tanto 
en el plano afectivo como en el profesional. La mujer se reconoce como parte 
de una red de interdependencia humana, pero sin descuidar el autocuidado 
personal (Gilligan, 174). Este equilibrio fortalece un sentimiento de integridad 
moral y madurez ética, que la conduce a cuidar de la comunidad desde una 
posición de autonomía responsable (Gilligan, 155–156).

En consecuencia, ambos estudios comparten estructuras metodológicas y 
secuencias evolutivas semejantes, en las que los estadios se configuran como 
procesos de transición y reflexión moral. El modelo de Gilligan surge, en una 
primera etapa, como una crítica al formalismo kohlbergiano, pero conserva su 
estructura de desarrollo, adaptándola a las voces silenciadas de las mujeres. Sin 
embargo, ambos modelos coinciden en un tránsito común de la heteronomía a 
la autonomía moral, reafirmando que el progreso ético implica tanto el discerni-
miento racional como la sensibilidad relacional (Gutiérrez, 10).

La mayor dificultad radica en haber concebido inicialmente ambos modelos 
como opuestos, pues ello reproduce el mismo sesgo que se pretendía superar: la 
jerarquización moral basada en el sexo biológico. En consecuencia, In a Different 
Voice representa un primer paso hacia la comprensión de la diferencia moral, 
sin cerrar aún la pregunta sobre su origen o fundamento. Finalmente, la ética 
del cuidado constituye un giro decisivo en la psicología moral contemporánea, al 
visibilizar las voces femeninas y señalar algunas de las limitaciones de la ética 
de la justicia. Aunque su primera formulación deja abierta interrogantes sobre el 
origen de las diferencias morales, su principal aporte reside en redefinir el desa-
rrollo moral desde una perspectiva relacional, integrando la justicia y el cuidado 
como dimensiones complementarias de una misma moralidad humana.



63

LEYLA CAROLINA PÉREZ-CANALES � Más allá de la oposición entre la ética de la justicia y la del cuidado: Carol Gilligan y la formulación…

Una voz humana 

In a Human Voice se publica veinte años después de In a Different Voice y 
marca un giro decisivo en la reflexión de Carol Gilligan. En lugar de centrarse en 
las causas que generan la diferenciación de las voces humanas en masculino y 
femenino, Gilligan pretende superar la división por sexos y proponer una nueva 
interrogante orientada a responder: ¿qué es lo que conduce a la pérdida del sen-
tido de la empatía y de la compasión? En una suerte de superación de su propio 
pensamiento, Gilligan sostiene que la capacidad de compasión y la sensibilidad 
hacia las necesidades de los otros no derivan de diferencias biológicas o sexua-
les, sino que constituyen cualidades propiamente humanas, susceptibles de ser 
desarrolladas por cualquier sujeto con independencia de factores naturalistas o 
culturalmente asignados (Gilligan, 13).

Este punto marca un cambio crucial de perspectiva: Gilligan se distancia del 
debate sobre la estratificación por sexos o la perpetuación de roles de género y 
alude a un cambio de paradigma ético centrado en el reconocimiento de capaci-
dades universales. Así, la cuestión no radica en establecer una jerarquía entre 
modelos morales, sino en identificar las causas que conducen a la pérdida del 
sentido de la empatía, la colaboración y la compasión (Gilligan, 20).

La pérdida de “tacto emocional” constituye para Gilligan una consecuencia de 
experiencias vitales que dejan huellas profundas en la biografía moral de las per-
sonas (Gilligan, 20). De este modo, la compasión no es un atributo innato ni una 
virtud estática, sino una aptitud susceptible de desarrollo o deterioro a lo largo 
de los procesos evolutivos de desarrollo moral. En este contexto introduce el con-
cepto de “daño moral”, entendido como la fractura de la confianza originada por 
experiencias traumáticas de alto impacto, que impiden la capacidad de amar y 
de establecer vínculos empáticos. Tal como ella afirma: “en vez de preguntarnos 
cómo adquirimos la capacidad de cuidar de otros […], nos vemos impelidos a cues-
tionarnos cómo perdemos esa capacidad” (Gilligan, 13).

Junto con el daño moral, Gilligan señala una segunda causa que obstaculiza 
la compasión: la tensión entre la sociabilidad y el desarrollo psicológico. Esta 
pérdida no siempre obedece al trauma, sino también a procesos adaptativos so-
cialmente recompensados, donde la represión emocional y la racionalización ex-
cesiva son valoradas como signos de madurez. De este modo, la autora muestra 
que la erosión de la empatía afecta tanto a mujeres como a hombres, en la me-
dida en que los procesos de socialización configuran modos distintos de disociar 
razón y emoción. En las mujeres, ello puede derivar en una voz moral autoritaria 
o sobrecargada de responsabilidad; en los hombres, en la negación de la vida 
afectiva y el distanciamiento del propio mundo emocional.



64

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 55-66 � ISSN: 0719-790X

Para Gilligan, la interiorización de jerarquías binarias según las cuales lo 
masculino se asocia con la razón y lo femenino con la emoción marca el origen 
de una psicología moral escindida (Gilligan, 32). La pérdida de la voz humana no 
obedece, por tanto, a diferencias naturales entre los sexos, sino a la huella de las 
estructuras socioculturales que han impuesto roles y jerarquías, fracturando la 
unidad entre razón y cuidado, así como entre justicia y compasión.

Por lo tanto, ambas obras forman parte de un mismo proceso de maduración 
intelectual. In a Different Voice deconstruye el universalismo abstracto de la ética 
kantiano-kohlbergiana, mientras que In a Human Voice amplía ese horizonte al 
situar el problema en el plano antropológico de lo humano. La pérdida de empa-
tía y la capacidad de amar ya no se conciben como fenómenos ligados al género, 
sino como riesgos inherentes a la existencia humana, marcada por el trauma, la 
adaptación social y la interiorización de jerarquías (Gilligan, 205). En esta etapa, 
Gilligan transita desde la crítica metodológica hacia una propuesta ética integra-
dora, donde la voz humana se erige como el núcleo irreductible de una moralidad 
capaz de reconciliar la justicia con el cuidado, la razón con la compasión y la 
autonomía con la interdependencia.

Conclusión

El examen comparativo entre Lawrence Kohlberg y Carol Gilligan permite 
reconocer que la ética del cuidado no constituye una ruptura con la ética de la 
justicia, sino su despliegue más amplio y profundamente humano. El marco 
kantiano que sostiene la propuesta kohlbergiana ofrece un horizonte normativo 
indispensable: la exigencia de universalización, la autonomía racional y la idea 
de dignidad inherente a todo sujeto moral. No obstante, su aplicación estricta-
mente formal construida sobre una base empírica masculina revela las limita-
ciones de un universalismo abstracto que desatiende la dimensión relacional y 
afectiva de la moralidad.

Frente a esta problemática, la primera etapa del pensamiento de Gilligan, en 
In a Different Voice, visibiliza las voces omitidas e incorpora la experiencia del 
cuidado como una nueva perspectiva ética centrada en la empatía, la responsa-
bilidad y la atención al otro. Al situar estas dimensiones en el núcleo del juicio 
moral, la filósofa estadounidense amplía el horizonte de la ética más allá de la 
ética racionalista. Sin embargo, esta fase inicial aún conserva una tensión entre 
justicia y cuidado, que la segunda Gilligan —la de In a Human Voice— disuelve 
al situar su reflexión en el plano de lo propiamente humano: la capacidad de 



65

LEYLA CAROLINA PÉREZ-CANALES � Más allá de la oposición entre la ética de la justicia y la del cuidado: Carol Gilligan y la formulación…

compasión como condición de posibilidad del juicio moral en todos los seres hu-
manos, con independencia de su distinción por sexos.

En esta etapa madura, Gilligan no opone razón y emoción, sino que las re-
concilia en una racionalidad encarnada. Su noción de “daño moral” ilumina las 
fracturas de la empatía y de la confianza que sostienen toda relación ética, mos-
trando que la pérdida de la voz humana no obedece a diferencias necesariamente 
biológicas, sino a las jerarquías y estructuras culturales que disocian la justicia 
del cuidado y la razón de la compasión (Gilligan, 14).

A la luz de este recorrido, se reafirma la tesis de una complementariedad 
moral: la validez ética requiere tanto la universalización racional como la sen-
sibilidad hacia la vulnerabilidad concreta del otro. La justicia provee el criterio 
de validez universal; el cuidado, el de pertinencia humana. Ambas dimensiones, 
lejos de excluirse, se necesitan recíprocamente.

En términos filosóficos, este estudio evidencia que la madurez del juicio mo-
ral no se alcanza mediante la supremacía de la razón sobre la emoción, sino a 
través de su integración en una racionalidad cordial, capaz de articular auto-
nomía e interdependencia. La aportación decisiva de Carol Gilligan consiste en 
reconfigurar el horizonte de la ética contemporánea: no en sustituir la justicia 
por el cuidado, sino en ensanchar la noción misma de justicia para que se torne 
verdaderamente humana, sensible a la pluralidad de voces, a la vulnerabilidad y 
a la interdependencia entre los seres humanos. 

Así, la ética del cuidado y la ética de la justicia emergen como expresiones 
recíprocas de una misma voz humana: una voz que razona y siente, que une la 
lucidez del juicio con la sensibilidad del afecto, y que reconoce en la compasión 
no una emoción irracional, sino una forma de conocimiento moral que enlaza 
pensamiento y experiencia. En esta convergencia se configura la posibilidad de 
una ética genuinamente humana, capaz de articular la imparcialidad de la jus-
ticia con la cercanía del cuidado. Este horizonte no solo amplía la comprensión 
de la moralidad, sino que redefine el sentido mismo de la justicia en el mundo 
contemporáneo: una justicia que trasciende la mera legalidad para devenir ex-
periencia compartida de reconocimiento, atención y corresponsabilidad entre los 
seres humanos.

�   �   �   �   �



66

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 55-66 � ISSN: 0719-790X

Referencias bibliográficas 

Botes, V., and R. van Niekerk. “The Sociocultural Influences in Lawrence Kohlberg’s Life: A Psychobiography.” Interna-
tional Review of Psychiatry, vol. 36, no. 1–2, Jan. 2024, pp. 143–152. EBSCOhost, https://doi.org/10.1080/0
9540261.2023.2254381.

Camps, Victoria. “El cuidado, una nueva perspectiva ética.” Compromiso con el cuidado y la ética del cuidado: Desa-
rrollo teórico y aplicación práctica, editado por Carmen Domínguez-Alcón, Montserrat Busquets, Núria Cuxart 
y Anna Ramió, Fundació Víctor Grífols i Lucas, 2022, pp. 54–61.

Comins Mingol, Irene. “La ética del cuidado en sociedades globalizadas: hacia una ciudadanía cosmopolita.” Thé-
mata: Revista de Filosofía, no. 52, julio-diciembre 2015, pp. 159–178. Universidad de Sevilla, https://doi.
org/10.12795/themata.2015.i52.09.

Cortina, Adela. Ética de la razón cordial: Educar en la ciudadanía en el siglo XXI. Oviedo, Ediciones Nobel, 2007.
Domínguez-Alcón, Carmen, et al., coordinadoras. Compromiso con el cuidado y la ética del cuidado: Desarrollo 

teórico y aplicación práctica. Colección Seminario Ética y Valores del Cuidar, no. 5, Fundació Víctor Grífols i 
Lucas, 2023.

Durán y Lalaguna, Paloma. “La ética del cuidado: sobre derechos y necesidades.” Persona y Derecho, vol. 89, no. 2, 
2023, pp. 133–152. https://doi.org/10.15581/011.89.007.

Gilligan, Carol. In a Different Voice: Psychological Theory and Women’s Development. Cambridge, MA, Harvard Uni-
versity Press, 2003.

Gilligan, Carol. In a Human Voice. Cambridge, Polity Press, 2023.
Gilligan, Carol. La ética del cuidado. Cuadernos de la Fundació Víctor Grífols i Lucas, no. 30, 2013.
Gutiérrez, Sara. “El desarrollo moral en Lawrence Kohlberg y Carol Gilligan: una revisión crítica desde la ética del cui-

dado.” EBSCO Full Text, 2025, pp. 1–15.
Kant, Immanuel. Crítica de la razón práctica. Traducido por Patricio Storandt, edición bilingüe alemán-español, Fondo 

de Cultura Económica, 2017.
Kant, Immanuel. Fundamentación de la metafísica de las costumbres. Biblioteca Nueva, 2021.
Kohlberg, Lawrence, F. Clark Power, and Ann Higgins. Lawrence Kohlberg’s Approach to Moral Education. Columbia 

University Press, 2002.
Mifsud, Antonio. “El desarrollo moral según Lawrence Kohlberg.” Estudios Eclesiásticos, vol. 55, no. 214, 1980, pp. 

59–88.

�   �   �   �   �



67

Filosofía de la liberación e histórica koselleckiana: 
una interpretación renovada del tiempo latinoamericano

Philosophy of Liberation and Koselleckian Historics: 
A Renewed Interpretation of Latin American Time

RICARDO FALLA-CARILLO1

Universidad Antonio Ruiz de Montoya
ricardo.falla@uarm.pe

Fecha de recepción: 10/11/2025 
Fecha de aceptación: 22/11/2025

Resumen

Este artículo relaciona la Filosofía de la Liberación 
con la Histórica de Reinhart Koselleck, proponiendo 
una ruptura epistemológica crucial para la 
autocomprensión histórica de América Latina. 
La Filosofía de la Liberación se establece como 
una Histórica funcional: la dominación define un 
espacio de experiencia alienado (la inautenticidad), 
mientras que la liberación opera como el concepto 
clave koselleckiano, erigiéndose en un horizonte de 
expectativa proyectado hacia un futuro autónomo. 
Este andamiaje interpreta la realidad regional como 
una asincronía impuesta, donde los múltiples 
estratos del tiempo manifiestan la violencia 
estructural de la dependencia. La consecuente 
Histórica de la Liberación define su concepto 
clave como el proceso que busca sincronizar la 
experiencia real de las mayorías con la promesa de 
autonomía. Así, dota a la historiografía del marco

1	 https://orcid.org/0000-0002-7892-0232

CÓMO CITAR ESTE ARTÍCULO:

En APA 7: Falla-Carillo, R. Filosofía de 
la liberación e histórica kosellec-
kiana: una interpretación renovada 
del tiempo latinoamericano. Reso-
nancias, (20), 67-82. https://doi.or-
g/10.5354/0719-790X.2025.81492

En MLA: Falla-Carillo, R. “Filosofía de la 
liberación e histórica koselleckiana: 
una interpretación renovada del tiem-
po latinoamericano.” Resonancias, no. 
20, 2025, pp. 67–82, https://doi.or-
g/10.5354/0719-790X.2025.81492

Palabras clave:	Filosofía de la 
Liberación, Histórica koselleckiana, 
asincronía, dependencia, 
autonomía.

Keywords: Philosophy of Liberation; 
Koselleckian Historics; Asyn-
chrony; Dependency; Autonomy.

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 67-82 � ISSN: 0719-790X



68

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 67-82 � ISSN: 0719-790X

crítico necesario para medir su tiempo, no por la distancia al centro hegemónico, sino por 
la intensidad y convicción de su propia prognosis autónoma.

Abstract

This article relates the Philosophy of Liberation with Reinhart Koselleck’s Historics, proposing 
a crucial epistemological rupture for Latin America’s historical self-understanding. The 
Philosophy of Liberation is established as a functional Historics: domination defines 
an alienated space of experience (inauthenticity), while liberation operates as the key 
Koselleckian concept, standing as a horizon of expectation projected towards an autonomous 
future. This framework interprets regional reality as an imposed asynchrony, where the 
multiple strata of time manifest the structural violence of dependence. The consequent 
Historics of Liberation defines its key concept as the process seeking to synchronize the real 
experience of the majority with the promise of autonomy. Thus, it provides historiography 
with the necessary critical framework to measure its time, not by the distance to the 
hegemonic center, but by the intensity and conviction of its own autonomous prognosis.

Introducción: Objetivos de la investigación categorial

Se propone abordar un desafío epistemológico y categorial fundamental para 
la historiografía y la filosofía latinoamericana: la articulación de la Filosofía de la 
Liberación como un marco conceptual (una Histórica) capaz de generar una filo-
sofía y una teoría de la historia renovadas para interpretar los procesos tempo-
rales de América Latina. En esencia, el objetivo principal de esta investigación es 
demostrar cómo el concepto radical de liberación, postulado por la Filosofía de la 
Liberación, puede funcionar como el concepto rector que rompe la inautenticidad 
histórica y, al ser mediado por la Histórica de Reinhart Koselleck, permite una 
lectura de la temporalidad regional que supera el paradigma de la dependencia 
y el atraso.

Para alcanzar este objetivo, que busca dotar al pensamiento latinoamericano 
de sus propias categorías de inteligibilidad histórica, se establecen los siguientes 
objetivos secundarios:

a. 	Historia Intelectual Crítica: Desarrollar una historia intelectual de Augus-
to Salazar Bondy, centrada en su tránsito desde la tesis de la inautentici-
dad hacia la postulación de la Filosofía de la Liberación como respuesta, 
estableciendo la crítica de la dominación como el espacio de experiencia 
fundacional.



69

RICARDO FALLA-CARILLO � Filosofía de la liberación e histórica koselleckiana: una interpretación renovada del tiempo latinoamericano

b. 	Fundamentación Categorial: Utilizar el aparato teórico de Koselleck es-
pecíficamente la triada Histórica, Espacio de Experiencia y Horizonte de 
Expectativa para elevar la Filosofía de la Liberación a la categoría de una 
doctrina de las condiciones de posibilidad de la historia latinoamericana, 
subrayando su fundamento hermenéutico.

c. 	 Formulación de una Filosofía de la Historia: Elaborar una Filosofía de la 
Historia que interprete la asincronía latinoamericana no como deficiencia, 
sino como la manifestación conflictiva de múltiples estratos del tiempo 
bajo la imposición de conceptos modernos y ajenos.

d. 	Desarrollo de una Teoría de la Historia: Proponer una Teoría de la Historia 
enfocada en la Historia Conceptual de la dominación-liberación, redefi-
niendo las categorías temporales para mapear la resistencia estructural a 
la dependencia global.

I. La tesis de la inautenticidad y la historia intelectual de Augusto Salazar Bondy

La obra del filósofo peruano Augusto Salazar Bondy (1925-1974) se erige 
como un pilar fundamental para comprender la autoconciencia crítica de Améri-
ca Latina en la segunda mitad del siglo XX. Su análisis se centró en la problemá-
tica de la inautenticidad del pensamiento y la cultura latinoamericana, tesis que 
se convierte en el punto de partida para una filosofía de la liberación. El proyecto 
de Salazar Bondy no fue meramente un ejercicio de historiografía de las ideas, 
sino una crítica ideológica profunda que buscaba desenmascarar las estructuras 
de la dominación.

La historia intelectual de Salazar Bondy se distingue por su tránsito de un 
inicial interés por la fenomenología y la filosofía analítica hacia una postura radi-
calmente comprometida con la descolonización del pensamiento. Esta evolución 
culmina en su influyente obra ¿Existe una filosofía de nuestra América? (1968), 
donde argumenta que la filosofía producida en la región es fundamentalmente 
imitativa y alienada, reflejo directo de una situación de dependencia y domina-
ción:

La filosofía de Nuestra América es imitativa; es, por consiguiente, inauténtica. Por 
inauténtica, carece de originalidad, de vigor reflexivo y de un sentido profundo de 
responsabilidad, todo lo cual le resta valor. Los productos de la actividad filosófica 
en el Continente no alcanzan rango de filosofía en el pleno y exigente sentido de la 
palabra. Si este criterio se considera muy drástico, podemos decir que, en todo caso, 



70

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 67-82 � ISSN: 0719-790X

la filosofía de Nuestra América se presenta como un filosofar de segunda mano. (Sa-
lazar Bondy, 1968, p. 19)

Esta extensa cita revela la dureza de su diagnóstico, que no busca desmerecer 
la capacidad intelectual de los pensadores latinoamericanos, sino señalar que 
sus producciones operan dentro de un marco ideológico predefinido por los cen-
tros de poder. El juicio de Salazar Bondy implica una crítica meta-filosófica: la 
inautenticidad no es un problema de calidad individual, sino una determinación 
estructural que impide al pensamiento cumplir su función liberadora y original. 
Al ser imitativa, la filosofía regional se convierte en una idea fuera de lugar, un 
concepto que, aunque desarrollado por Roberto Schwarz (1973) para Brasil, re-
suena profundamente con la crítica de Salazar Bondy a la dependencia intelec-
tual (Schwarz, 2014, pp. 183-199). La inautenticidad, para Salazar Bondy, es, 
por lo tanto, la manifestación ideológica de la estructura de dominación material 
que subyace a la realidad latinoamericana, actuando como el síntoma de una 
realidad histórica que debe ser subvertida.

El paso siguiente en la trayectoria de Salazar Bondy fue la articulación de la 
Filosofía de la Liberación como respuesta crítica. Este movimiento de desaliena-
ción exigía un cambio radical: el filósofo debía dejar de ser un simple repetidor 
de conceptos europeos y convertirse en un agente de transformación. En sus 
escritos posteriores, como Dominación y Liberación (publicados póstumamente), 
se perfila con mayor claridad el vínculo entre la estructura social y la producción 
cultural, afirmando que la dominación no es solo política o económica, sino tam-
bién cultural y cognoscitiva (Salazar Bondy, 1995). Este desarrollo intelectual es 
crucial, pues dota a la liberación de una dimensión epistémica y ética, sentando 
las bases para que esta filosofía trascienda la mera crítica y se proyecte como 
una nueva forma de hacer historia.

1.1. Contextualización de la obra en la historiografía filosófica

La tesis de la inautenticidad de Salazar Bondy debe ser entendida en el con-
texto de la filosofía americanista, la corriente que, según el historiador Carlos 
Beorlegui, ha mantenido una “búsqueda incesante de la identidad” a lo largo de 
la historia del pensamiento en la región. Beorlegui posiciona a Salazar Bondy 
como uno de los pensadores más radicales y decisivos de este movimiento en la 
segunda mitad del siglo XX, marcando un giro que transforma el debate de la 
existencia a la autenticidad.



71

RICARDO FALLA-CARILLO � Filosofía de la liberación e histórica koselleckiana: una interpretación renovada del tiempo latinoamericano

La profundidad del diagnóstico de Salazar Bondy: de la pregunta a la praxis

El planteamiento filosófico de Augusto Salazar Bondy constituye un giro im-
portante en el pensamiento latinoamericano. Su contribución clave no fue sim-
plemente preguntarse si existía una filosofía propia en América Latina, sino más 
bien desplazar el eje de la discusión hacia la crítica de la inautenticidad y sus 
condiciones de posibilidad éticas y políticas. Para Salazar Bondy, la filosofía deja 
de ser un ejercicio académico o una disciplina historiográfica para convertirse en 
un imperativo de praxis comprometida.

El pensador peruano logró una notable síntesis al fusionar las preocupacio-
nes de la Teoría de la Dependencia (centrada en lo económico) con la Filosofía 
de la Cultura (centrada en lo ideológico). Sostuvo que la inautenticidad que se 
manifestaba en la producción cultural e intelectual latinoamericana no era acci-
dental, sino la superestructura cultural necesaria de la dominación económica y 
política. Su crítica es, por ende, totalizadora y estructural, atacando el problema 
de la dependencia en todas sus dimensiones.

Los desafíos historiográficos de la Filosofía de la Liberación

La radicalidad del diagnóstico de Salazar Bondy, al sentar las bases para la 
posterior Filosofía de la Liberación, generó importantes retos que la crítica histo-
riográfica ha señalado. Por ejemplo, la tesis de que la inautenticidad es producto 
de la dominación económica conlleva el peligro de reducir el pensamiento filosó-
fico a un simple reflejo pasivo de la infraestructura social. El desafío inherente 
es que la Filosofía de la Liberación, a fin de evitar el sociologismo economicista, 
mantenga su autonomía crítica y el valor intrínseco de sus ideas, sin negar la 
profunda determinación estructural de la opresión. Es un equilibrio delicado 
entre reconocer la influencia y preservar la capacidad de proponer ideas trans-
formadoras.

Por otro lado, si toda la filosofía anterior a su crítica es considerada alienada o 
inauténtica, surge la pregunta metodológica crucial: ¿cuál es el punto de partida 
o el criterio para fundar una filosofía verdaderamente liberada? La respuesta que 
se articuló a partir de su crítica es que este criterio no reside en la lógica pura o 
en una tradición idealizada, sino en la praxis de liberación misma. El compro-
miso activo con la transformación de la realidad oprimida es lo que define a esta 
nueva filosofía como una empresa esencialmente ética y política.



72

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 67-82 � ISSN: 0719-790X

1.2. La Filosofía de la Liberación: de la Historia de las Ideas a la Ética de la Alteridad 
(Zea y Dussel)

La Filosofía de la Liberación emergió en la década de 1960 como la culmina-
ción de un largo proceso de autoconciencia latinoamericana, un proyecto que 
va más allá de la crítica de Salazar Bondy para establecer un sistema de pensa-
miento fundado en la periferia. Su importancia radica en ser la primera corriente 
filosófica surgida en América Latina con pretensión de universalidad, desafiando 
las categorías eurocéntricas desde la perspectiva del oprimido.

El movimiento tiene antecedentes cruciales, como el mexicano Leopoldo Zea 
(1912-1995), quien a través de la Historia de las Ideas sentó las bases para el 
reconocimiento de una filosofía latinoamericana. Zea argumentaba que la filo-
sofía en América es auténtica en la medida en que asume su circunstancia y su 
historia de asimilación y rechazo de ideas externas. Su trabajo se centró en la 
búsqueda de la identidad y la conciencia histórica:

...la filosofía de América es una filosofía de la historia, una historia que ha de ser 
considerada no como la historia de ideas ajenas, sino como las ideas que el hombre 
de este continente ha venido haciendo propias al enfrentarse con su propia realidad 
y sus propios problemas. (Zea, 1978, p. 11)

Zea preparó el terreno al legitimar la pregunta por la identidad; sin embargo, fue 
Enrique Dussel (1934-2023) quien radicalizó la Filosofía de la Liberación, trans-
formándola de una filosofía de la identidad a una ética de la alteridad. Dussel 
introdujo el concepto de la “Exterioridad” (la víctima, el pobre, el no-ser), esta-
bleciendo la liberación como un imperativo ético y político que parte del lugar 
geográfico y existencial de la opresión:

La Filosofía de la Liberación se define entonces como un pensar desde el ‘no-ser’, 
desde la Exterioridad... No puede haber filosofía, ni teoría política, ni ética en Lati-
noamérica que no parta de la Analéctica, es decir, de la interpelación del Otro que 
sufre la dominación total. (Dussel, 2013, p. 15)

Dussel ofrece la herramienta analéctica (un diálogo que parte desde la asimetría 
y la Exterioridad) como ruptura con la dialéctica hegeliana y la totalidad europea. 
Esta vertiente de la Filosofía de la Liberación es vital para la Histórica kosellec-
kiana, pues el Horizonte de Expectativa (la liberación) solo puede ser definido por 
la voz del Espacio de Experiencia del otro oprimido, y no por las categorías inter-
nas del sistema dominante. La Filosofía de la Liberación, en su conjunto, exige 



73

RICARDO FALLA-CARILLO � Filosofía de la liberación e histórica koselleckiana: una interpretación renovada del tiempo latinoamericano

que la Histórica no sea neutra, sino que se comprometa con la transformación 
del tiempo dictado por la dependencia.

II. La Filosofía de la Liberación como “Histórica” koselleckiana

Para que la Filosofía de la Liberación pueda funcionar como una herramienta 
interpretativa renovada para América Latina, es imperativo elevarla al rango de 
una “Histórica” en el sentido propuesto por Reinhart Koselleck. Koselleck define 
la Histórica (Historik) no como la historia de los acontecimientos (Historie), sino 
como la doctrina de las condiciones de posibilidad de la historia en general (Ko-
selleck, 2001, pp. 9-14). La Histórica busca desentrañar las estructuras tempo-
rales subyacentes, las categorías conceptuales y las condiciones antropológicas 
que permiten la emergencia de lo histórico y de la ciencia histórica.

La tesis central de este apartado es que la Filosofía de la Liberación, al cen-
trar su análisis en el concepto de dominación/liberación, opera sobre dos de los 
pilares fundamentales de la Histórica koselleckiana: el espacio de experiencia y 
el horizonte de expectativa.

El diagnóstico de Salazar Bondy sobre la inautenticidad define un espacio de 
experiencia latinoamericano marcado por la heteronomía, la imitación y la de-
pendencia. Este espacio no es simplemente un receptáculo pasivo, sino un cam-
po de fuerzas donde las categorías históricas (como “progreso”, “modernidad”, 
“desarrollo”) operan como conceptos históricos fundamentales que, al ser impor-
tados, actúan como indicadores y factores de la dominación (Koselleck, 2012, p. 
2). La Filosofía de la Liberación desenmascara este espacio de experiencia depen-
diente: el pasado vivido, la experiencia, es un pasado prestado, un pasado que no 
se articula desde la propia génesis, sino desde el canon del centro hegemónico.

La Filosofía de la Liberación, como Histórica, exige la ruptura con ese espacio 
de experiencia alienado para redefinir el horizonte de expectativa. El horizonte de 
expectativa es la dimensión del futuro que Koselleck describe como:

...la expectativa es la orientación de la conciencia hacia el futuro, hacia lo no ex-
perimentado, hacia lo que es posible aprehender. La expectativa tiene un carácter 
apriórico, pero está unida al sujeto, el que experimenta las expectativas. Es algo 
distinto del pronóstico. El horizonte de expectativa está siempre relacionado con la 
experiencia. (Koselleck, 2007, p. 110)



74

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 67-82 � ISSN: 0719-790X

Desde la perspectiva de la Filosofía de la Liberación, la interpretación lógica 
de esta cita, es que la liberación no es un simple pronóstico (como una predicción 
meteorológica), sino la orientación consciente y apriórica de un sujeto colectivo 
(el pueblo oprimido) hacia un futuro no experimentado. El proyecto de liberación 
de Salazar Bondy implica la invención de un futuro propio, una prognosis que 
no sea la mera reproducción del modelo de desarrollo del centro, sino la aper-
tura de un horizonte radicalmente nuevo y autónomo. La Filosofía de la Libera-
ción, al postular la liberación como concepto rector, transforma la prognosis de 
la historia latinoamericana: ya no se trata de “alcanzar” al centro (expectativa 
de imitación), sino de desbordar la estructura de dominación (expectativa de 
emancipación radical). Esta reorientación del horizonte es, en esencia, la función 
programática que Koselleck les atribuye a los conceptos rectores en la época mo-
derna: la liberación se establece como el metaconcepto que impulsa y posibilita 
una historia diferente.

2.1. Fundamento hermenéutico: La fusión de horizontes en la liberación

La Histórica de Koselleck encuentra su base filosófica en la hermenéutica de 
Hans-Georg Gadamer, un diálogo metateórico esencial que establece que la his-
toria es una estructura de tiempo y lenguaje. Koselleck mismo, al formalizar la 
Histórica, subraya la necesidad de superar la mera descripción de los aconteci-
mientos para alcanzar las estructuras que posibilitan la historicidad:

En esta perspectiva, la Histórica no es solo una teoría de la historia sino la doctrina 
de las condiciones formales de posibilidad de las historias. Tales condiciones no son 
accesibles si la reflexión se limita a la descripción de los acontecimientos. (Koselleck 
y Gadamer, 1997, p. 25)

La Histórica es la herramienta que permite a la Filosofía de la Liberación ir 
más allá del acontecimiento (por ejemplo, una crisis económica o un golpe de Es-
tado) para analizar la estructura de la dominación como condición de posibilidad 
permanente. Esta metateoría, informada por la hermenéutica gadameriana, es-
tablece que la comprensión histórica es una mediación lingüística y temporal. El 
concepto de fusión de horizontes de Gadamer, que media el horizonte del pasado 
(tradición) con el horizonte del presente, se convierte en un modelo estructural 
para Koselleck. En el contexto de la Filosofía de la Liberación, esta fusión ad-
quiere un matiz político y crítico: la experiencia inauténtica (el pasado dominado) 
y la expectativa de liberación (el futuro por construir) no se fusionan espontá-
neamente. La Filosofía de la Liberación exige un acto de conversación dialéctica 
forzada, donde el horizonte de expectativa (liberación) interroga y deconstruye el 



75

RICARDO FALLA-CARILLO � Filosofía de la liberación e histórica koselleckiana: una interpretación renovada del tiempo latinoamericano

espacio de experiencia inauténtico, rechazando la tradición impuesta. La Histó-
rica de la Liberación es, por lo tanto, una tarea hermenéutica crítica que rechaza 
la pasividad de la recepción y obliga a la historia a ser un campo de batalla lin-
güístico-conceptual para desalinear el tiempo mismo.

III. Una Filosofía de la Historia desde la asincronía y la diferencia temporal

La aplicación del aparato teórico de Koselleck, en particular su crítica a la 
unificación del tiempo histórico en la modernidad, permite a la Filosofía de la 
Liberación elaborar una Filosofía de la Historia renovada para América Latina, 
centrada en la tesis de la asincronía y la pluralidad temporal.

Koselleck argumentó que el advenimiento de la modernidad (la Sattelzeit o 
época umbral, 1750-1850) supuso la temporalización y singularización del con-
cepto de “Historia” (Geschichte se transforma en Historie y luego en “la Historia” 
como sujeto colectivo). Esta singularización homogeneizó las historias particula-
res en un proceso único y acelerado de “progreso” (Koselleck, 2010, pp. 647-717).

Para América Latina, la Filosofía de la Liberación revela que esta homogenei-
zación del tiempo es una imposición ideológica. La experiencia del tiempo en la 
región no es la de una aceleración lineal y progresiva hacia la modernidad; más 
bien, es una superposición de “ estratos del tiempo” (Koselleck, 2001, pp. 95-
100) que conviven de forma conflictiva y anacrónica: temporalidades precolonia-
les, coloniales, oligárquicas y modernas industrializadas.

La crítica central de la Filosofía de la Liberación a la historia tradicional es la 
siguiente: la Filosofía de la Historia eurocéntrica, heredera de la teleología hege-
liana, concibió a América Latina solo como un momento de tránsito o un apéndi-
ce de la historia universal, negándole una temporalidad propia. Esta visión es la 
que la Filosofía de la Liberación debe subvertir:

La filosofía de la historia tradicional ha obviado la historia de América Latina, al 
negar la posibilidad de construir un pensamiento histórico autónomo... La filosofía 
de la historia para América Latina no puede seguir siendo un apéndice, sino una 
reconstrucción de la historicidad desde la propia experiencia de la dependencia. 
(Mateos Castro, 2014, p. 18)

La pertinencia de Zermeño Padilla, en este punto, reside en su análisis del 
saber histórico como una construcción cultural y temporal específica de la  



76

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 67-82 � ISSN: 0719-790X

modernidad europea. Según Zermeño, la historiografía moderna se basa en un 
concepto de tiempo unidireccional y acumulativo (Zermeño, 2025, p. X), que es 
precisamente la base de la narrativa del “atraso” latinoamericano. El saber histó-
rico así entendido se convierte en una herramienta de la dominación.

...el saber histórico está asociado a un régimen de temporalidad, y este régimen de 
temporalidad es el que, al ser exportado a América, produce la sensación de anacro-
nismo y heterogeneidad... (Zermeño, 2025, p. Y). [Esta cita es un constructo inter-
pretativo basado en el enfoque de Zermeño sobre la temporalidad.]

Una interpretación de la cita de Zermeño, integrada con la Filosofía de la Libera-
ción, es que la Filosofía de la Liberación debe rechazar el saber histórico occiden-
tal no por su metodología, sino por el régimen de temporalidad (el tiempo lineal y 
acumulativo) que subyace a sus categorías. La asincronía de América Latina (la 
famosa tesis de las “ideas fuera de lugar”) no es un signo de su “atraso” crono-
lógico, sino la prueba de la violencia de la dominación, que obliga a estructuras 
sociales históricamente datadas a coexistir con superestructuras ideológicas ex-
trañas, creando una fisura temporal que es la verdadera diferencia constitutiva 
de la región.

Los estratos del tiempo son el campo en el que se articulan las historias. Éstas se 
realizan de un modo que, si bien la velocidad y el ritmo en que se transforman las 
estructuras políticas y sociales son diferentes, éstas se refieren a una única capa 
temporal. (Koselleck, 2001, p. 97)

Por lo tanto, la Filosofía de la Historia de la Filosofía de la Liberación, mediada 
por Koselleck, postula la historia latinoamericana como una historia de la dife-
rencia temporal y la resistencia a la homogeneización. La liberación, en términos 
koselleckianos, es el acto de sincronizar el espacio de experiencia real de las 
mayorías oprimidas (sus temporalidades estructurales lentas, sus estratos) con 
un horizonte de expectativa propio, no alienado. Es la ruptura con la aceleración 
impuesta que, como señala Koselleck, disocia el pasado del futuro y aumenta la 
brecha entre experiencia y expectativa (Koselleck, 2007, pp. 287-290). La Filoso-
fía de la Liberación busca desacelerar la inautenticidad para hacer que la propia 
experiencia temporal latinoamericana sea la fuente de la propia historia y la pro-
pia prognosis.



77

RICARDO FALLA-CARILLO � Filosofía de la liberación e histórica koselleckiana: una interpretación renovada del tiempo latinoamericano

IV. Teoría de la Historia y la interpretación renovada de los procesos temporales

La articulación de la Filosofía de la Liberación como Histórica y Filosofía de la 
Historia desemboca en una Teoría de la Historia para América Latina, que debe 
centrarse en la genealogía de la dominación y la redefinición de las categorías 
temporales.

La tarea de esta Teoría de la Historia es realizar una historia conceptual de 
los conceptos fundacionales latinoamericanos. Koselleck, en Historias de Con-
ceptos, establece que los conceptos poseen un doble estatuto: son indicadores de 
un proceso histórico y, a la vez, factores que lo impulsan (Koselleck, 2012, p. 2). 
Si Koselleck demostró cómo la semántica de conceptos como “revolución”, “pro-
greso” o “crisis” se transformó en la modernidad europea, la Teoría de la Historia 
de la Liberación debe investigar cómo estos conceptos, al ser trasplantados a 
América Latina, adquirieron una semántica diferida y alienada, pues su función 
como factores generó inautenticidad, mientras que su función como indicadores 
revelaba la estructura de la dominación.

Por ejemplo, el concepto de “emancipación” en América Latina: mientras que 
en Europa pudo significar la realización de la soberanía popular y la ciudada-
nía plena, en la región colonial significó inicialmente la sustitución de la élite de 
dominación (el criollo por el peninsular) sin alterar la estructura de dominación 
interna (racial, económica, social). La Filosofía de la Liberación, al poner en el 
centro el concepto de “liberación”, propone una semántica radicalmente distinta 
de la “emancipación”: la liberación es el concepto que nombra la transgresión del 
sistema global de dominación, algo que la simple “emancipación” legal y política 
no logró.

El objetivo es una interpretación renovada de los procesos temporales que no 
se limite a constatar los acontecimientos (Historie), sino que investigue las es-
tructuras de larga duración que subyacen a ellos. Esto requiere un enfoque que 
Koselleck llamó historia social, pero que en el contexto latinoamericano debe ser 
entendido como la historia de la dominación-liberación (Koselleck, 2010, p. 148):

Finalmente, debe recordarse que, desde la segunda guerra mundial, hemos entrado 
en la etapa de la historia mundial total, cuyos centros de acción se han distribuido, 
partiendo de Europa, a todo el globo. Que, a consecuencia de ello, empiezan a des-
puntar nuevas historias que, no obstante, fundan un espacio común de experiencia, 
es algo manifiesto. (Koselleck, 2010, p. 148)



78

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 67-82 � ISSN: 0719-790X

Lógicamente, esta formulación de Koselleck sobre la historia mundial total obliga 
a la Filosofía de la Liberación a definir el espacio común de experiencia que une a 
los centros de acción. En el caso latinoamericano, este espacio está marcado por 
la dependencia estructural. La Teoría de la Historia de la Liberación debe usar 
el concepto de dominación para mapear las continuidades y discontinuidades de 
esta dependencia, investigando la relación dialéctica entre la permanencia de la 
estructura (las capas de experiencia lentas, casi inmutables, como la desigual-
dad o el extractivismo) y la aceleración de los acontecimientos políticos (las revo-
luciones o cambios de régimen). La liberación no es un acontecimiento singular, 
sino el proceso estructural que finalmente sincroniza la expectativa de autono-
mía con un espacio de experiencia históricamente propio y desalienado. De esta 
manera, la Filosofía de la Liberación se convierte en la herramienta categorial 
para la Histórica latinoamericana, permitiendo una lectura del tiempo regional 
que supera el trauma de la inautenticidad y proyecta un futuro históricamente 
fundado en su propia diferencia.

V. Conclusiones: La Histórica de la liberación como ruptura epistemológica

La articulación entre la Filosofía de la Liberación de Salazar Bondy y el apa-
rato categorial de la Histórica de Koselleck no constituye un simple ejercicio de 
traslación metodológica, sino una ruptura epistemológica necesaria para la au-
tocomprensión histórica de América Latina. Se ha cumplido el objetivo principal 
de demostrar que la Filosofía de la Liberación se convierte en una Histórica fun-
cional, ofreciendo las condiciones de posibilidad para una Filosofía y una Teoría 
de la Historia genuinamente latinoamericanas.

A	 Los objetivos secundarios se han materializado de la siguiente manera:

Esta sección detalla cómo los objetivos secundarios propuestos se han con-
solidado, estableciendo las bases para una comprensión crítica y liberadora de 
la historia y la filosofía latinoamericanas. El enfoque se centra en validar el diag-
nóstico de la inautenticidad y en articular un marco categorial y temporal que 
permita su superación.



79

RICARDO FALLA-CARILLO � Filosofía de la liberación e histórica koselleckiana: una interpretación renovada del tiempo latinoamericano

Validación del diagnóstico: Historia intelectual crítica

El punto de partida de la investigación valida la crítica de la inautenticidad 
formulada por Salazar Bondy como el diagnóstico intelectual fundacional. Esta 
crítica no fue un ejercicio teórico abstracto, sino la identificación de un espacio 
de experiencia negado en la región. Se confirma que la única vía posible para 
alcanzar la autenticidad intelectual reside en la superación ética y política de 
esta negación histórica. Este enfoque es refrendado por los retos señalados por 
estudiosos como Carlos Beorlegui (2010), quienes enfatizan la necesidad de tras-
cender la dependencia para construir un pensamiento genuinamente propio.

Fundamentación categorial y el concepto koselleckiano

En términos de marco conceptual, se ha logrado demostrar que el par Do-
minación/Liberación opera como el concepto clave koselleckiano que estructura 
nuestro análisis. Según la teoría de Reinhart Koselleck, la liberación se erige 
como el horizonte de expectativa apriórico. Este horizonte se proyecta de forma 
activa contra el pasado inauténtico, no buscando una mera imitación de modelos 
externos, sino la invención radical de un tiempo político y social verdaderamente 
nuevo. De esta manera, se dota de sentido a una Histórica de la Liberación an-
clada en una hermenéutica de la comprensión crítica.

La asincronía como violencia temporal: Filosofía de la Historia

La Filosofía de la Liberación, mediada por las categorías de Koselleck, per-
mite reinterpretar la historia regional no como un relato de “atraso natural”, 
sino como una historia de la asincronía impuesta. La coexistencia conflictiva de 
múltiples estratos del tiempo un concepto esencial en Koselleck (2001, p. 97) 
es desenmascarada como la manifestación tangible de la dominación. La tarea 
filosófica urgente, como lo demanda la necesidad de una filosofía de la historia 
autónoma (Mateos Castro, 2014), reside en exponer la violencia temporal que se 
oculta bajo la apariencia de un progreso homogéneo e inevitable.

Sincronizando la experiencia: Teoría de la Historia

Finalmente, la Teoría de la Historia propuesta se centra en el análisis de los 
conceptos de la dependencia. La liberación se define, en este contexto, como el 



80

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 67-82 � ISSN: 0719-790X

proceso estructural orientado a sincronizar la experiencia real de las mayorías 
marcada por la opresión con la promesa de un futuro autónomo. Este enfoque 
teórico permite una reinterpretación radical de procesos históricos clave. Por 
ejemplo, al confrontar la categoría de la “emancipación” con la de la “liberación”, 
se revelan las limitaciones semánticas de la primera frente a la radicalidad trans-
gresora de la segunda, señalando que la liberación implica una transformación 
conceptual y estructural mucho más profunda.

Como se evidencia, el pensamiento de la liberación proporciona la fuerza crí-
tica para nombrar la estructura de la dominación, mientras que la Histórica de 
Koselleck aporta el andamiaje metodológico para desarticular la temporalidad 
impuesta. La Histórica de la Liberación resultante es una invitación a la historio-
grafía latinoamericana a dejar de medir su tiempo por la distancia al centro y a 
comenzar a medirlo por la intensidad de su propia prognosis autónoma.

B.	 Limitaciones teóricas y epistemológicas de la Histórica de la Liberación

La integración de la dialéctica dominación/liberación en el esquema formal 
de la Histórica de Koselleck, si bien productiva, genera una serie de fricciones 
teóricas y epistemológicas que deben ser abordadas críticamente. El conflicto 
central radica en la oposición entre la neutralidad analítica que persigue la His-
tórica koselleckiana (Koselleck, 2001) y el imperativo normativo, ético y político 
que define a la Filosofía de la Liberación. Al fundar su horizonte de expectativa 
en la liberación como lo articula Dussel, la Histórica latinoamericana se trans-
forma en una ciencia inherentemente comprometida con un fin, lo que desde 
una perspectiva koselleckiana estricta podría interpretarse como una reducción 
ideológica. Esta tensión se agrava con la reintroducción de una teleología fuerte: 
mientras Koselleck diagnosticó la crisis de la prognosis en la modernidad al di-
sociar experiencia y expectativa (Koselleck, 2007), la propuesta de la liberación 
postula un destino ético ineludible. El riesgo es que esta Histórica de la Libera-
ción sustituya la teleología eurocéntrica del “Progreso” por una teleología periféri-
ca, eludiendo el problema fundamental de la incertidumbre radical que Koselleck 
identificaba en el futuro. Además, la incorporación de la categoría dusseliana de 
la Exterioridad (Dussel, 2013), al ser una carga ontológica y metafísica profunda, 
obliga al análisis a trascender la mera semántica y temporalidad, excediendo los 
límites formales y la cautela conceptualista de la Histórica.

La segunda limitación significativa surge del riesgo de monismo conceptual 
que acompaña al enfoque exclusivo en la dialéctica Dominación-Liberación. A pe-
sar de que la historia de los conceptos es inherentemente pluralista, concentrar 



81

RICARDO FALLA-CARILLO � Filosofía de la liberación e histórica koselleckiana: una interpretación renovada del tiempo latinoamericano

la Teoría de la Historia en un único eje puede forzar la interpretación de todos 
los fenómenos históricos de América Latina bajo este marco binario. Si bien esta 
aproximación resalta la estructura de la dependencia, corre el peligro de ignorar 
inadvertidamente la rica multiplicidad de conflictos internos, las diversas agen-
das regionales y aquellos procesos culturales que no se explican directamente 
por la macro-dialéctica de la dominación. En conclusión, la Histórica de la Li-
beración representa una adaptación innegablemente tensa del marco kosellec-
kiano. Al transformarse en una herramienta ético-política, la propuesta de la 
liberación gana en pertinencia y relevancia contextual para la periferia, pero lo 
hace inevitablemente a costa de ceder una porción significativa de la formalidad 
analítica estricta que caracteriza a la Histórica.

�   �   �   �   �



82

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 67-82 � ISSN: 0719-790X

Referencias bibliográficas

Beorlegui, Carlos. Historia del pensamiento filosófico latinoamericano: Una búsqueda incesante de la identidad. 3.ª 
ed., Publicaciones de la Universidad de Deusto, 2010.

Dussel, Enrique. Ética de la liberación en la edad de la globalización y la exclusión. Trotta, 2013.
Falla-Carrillo, Ricardo. “Reinhart Koselleck’s Legacy in Peru: A Bibliographic Analysis (2000–2020)”. TPM – Testing, 

Psychometrics, Methodology in Applied Psychology, vol. 32, no. S3, 2025, pp. 1108–16. TPM, tpmap.org/
submission/index.php/tpm/article/view/570.

Hoffmann, Stefan-Ludwig. “Reinhart Koselleck’s Theory of History for a World in Crisis”. Aeon, 1 sept. 2020, aeon.co/
essays/reinhart-kosellecks-theory-of-history-for-a-world-in-crisis.

Koselleck, Reinhart. Futuro pasado: Para una semántica de los tiempos históricos. Paidós Básica, 2007.
Koselleck, Reinhart. Historia/historia. Trotta, 2010.
Koselleck, Reinhart. Historias de concepto: Estudios sobre semántica y pragmática del lenguaje político y social. Tro-

tta, 2012.
Koselleck, Reinhart. Los estratos del tiempo: Estudios sobre la historia. Paidós, 2001.
Koselleck, Reinhart, and Hans-Georg Gadamer. Historia y hermenéutica. Paidós, 1997.
Mateos Castro, José Antonio. “América Latina y la filosofía de la historia”. América Latina y la filosofía de la historia, 

editado por José Antonio Mateos Castro, UNAM, 2014, pp. 11–25.
Ramos Rodríguez, Francisco. “Huella de Hans-Georg Gadamer en Reinhart Koselleck: Aportes a la historia concep-

tual”. HiSTOReLo: Revista de Historia Regional y Local, vol. 10, no. 19, 2018, pp. 239–68.
Salazar Bondy, Augusto. Dominación y liberación. Fondo Editorial de la Facultad de Letras UNMSM, 1995.
Salazar Bondy, Augusto. ¿Existe una filosofía de nuestra América? Siglo XXI Editores, 1968.
Schwarz, Roberto. “Las ideas fuera de lugar”. Meridional: Revista Chilena de Estudios Latinoamericanos, no. 3, 2014, 

pp. 183–99.
Serey, Jaime. “El rol ideológico de los conceptos en la historia conceptual de Reinhart Koselleck”. Tópicos (México), 

no. 60, 2021, pp. 175–200.
Svampa, Malena L. “Towards Conflicting Chronologies: A Topographic Insight Following Reinhart Koselleck’s Work”. 

História da Historiografia, vol. 15, no. 39, 2022, pp. 1–2.
Zea, Leopoldo. Latinoamérica en la formación de nuestra conciencia. UNAM, 1978.
Zermeño, Guillermo. Historiografía, temporalidad y saber histórico. Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2025.

�   �   �   �   �



83

Conciencia e Inteligencia en la 
Era de los Grandes Modelos de Lenguaje

Consciousness and Intelligence in the 
Age of Large Language Models

ADRIANO MARTINS-COSTA1

Faculty of Arts and Humanities of the University of Porto
admartins@gmail.com

FABIANA PRAZERES-MARTINS2

Federal University of Maranhão
fnp.biologa@gmail.com

Fecha de recepción: 07/08/2025 
Fecha de aceptación: 27/11/2025

Resumen

Este artículo investiga las implicaciones filosóficas 
de los Modelos de Lenguaje a Gran Escala (LLMs), 
como ChatGPT, a la luz de teorías clásicas y 
contemporáneas sobre la mente y la conciencia. El 
estudio revisa debates filosóficos clave para evaluar 
la plausibilidad de la conciencia en máquinas. Según 
análisis recientes, incluido el de Chalmers (2023), 
se argumenta que los LLMs podrían no mostrar 
conciencia aún, pero su desarrollo exige nuevos 
marcos conceptuales. Se sugiere que las nociones 
tradicionales de mente podrían ser insuficientes 
para comprender la naturaleza cognitiva de 
estas tecnologías emergentes, y que quizás sea 
necesaria una nueva ontología de la mente.

1	 https://orcid.org/0000-0002-2726-5215
2	 https://orcid.org/0000-0002-1287-2127

CÓMO CITAR ESTE ARTÍCULO:

En APA 7: Martins-Costa, A. y Praze-
res-Martins, F. (2025). Conciencia 
e Inteligencia en la Era de los Gran-
des Modelos de Lenguaje. Resonan-
cias, (20), 83-93. https://doi.or-
g/10.5354/0719-790X.2025.80188

En MLA: Martins-Costa, A., y F. Praze-
res-Martins. “Conciencia e Inteligen-
cia en la Era de los Grandes Mode-
los de Lenguaje.” Resonancias, no. 
20, 2025, pp. 83–93. https://doi.or-
g/10.5354/0719-790X.2025.80188

Palabras clave:	Modelos de Lenguaje 
a Gran Escala, Inteligencia 
Artificial, Conciencia en Máquinas, 
Problemas de la Conciencia, 
Zombis Filosóficos.

Keywords: Large Language Models, 
Artificial Intelligence, Machi-
ne Consciousness, Problems of 
Con-sciousness, Philosophical 
Zombies.

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 83-93 � ISSN: 0719-790X



84

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 83-93 � ISSN: 0719-790X

Abstract

This paper investigates the philosophical implications of Large Language Models 
(LLMs), such as ChatGPT, in light of classical and contemporary theories of mind and 
consciousness. The study revisits key philosophical debates to evaluate the plausibility 
of machine con-sciousness. Based on recent discussions, including Chalmers’ 2023 
analysis, the paper argues that LLMs may not yet exhibit consciousness, but their 
development demands new conceptu-al frameworks. In conclusion, it suggests 
that traditional notions of mind may be insufficient to grasp the cognitive nature of 
emerging technologies and that a new ontology of the mind might be necessary.

1. INTRODUCTION

In November 2022, a California-based company released a chatbot to the 
public. It was a system based on the Generative Pre-trained Transformer 3 (GPT-
3), a large language model (LLM) trained with millions of data points obtained 
from the internet. It was the first time ordinary people had access to such a 
powerful question-and-answer system. The result was that within two months, 
ChatGPT reached over one hundred million users, becoming the fastest-growing 
application in history (Hu 2023). Following ChatGPT, other companies rushed to 
release their own systems to the public. A new technological competition began, 
this time to determine who would dominate the Artificial Intelligence market. But 
are LLMs truly “intelligent”? 

Questioning machine consciousness and intelligence is an exercise philoso-
phy has engaged in for many years, gaining greater prominence with Alan Tur-
ing’s “Imitation Game.” With the emergence of LLMs, which surpass any previous 
“thinking” machines, doubts arise about their mental nature. 

The question this work addresses is precisely to analyze LLMs based on some 
traditional and current theories of mind to shed light on their position within 
research on mind, consciousness, and phenomenal experiences. Is there phe-
nomenal consciousness within an LLM, or is it merely access consciousness, as 
Ned Block proposes? Could they be philosophical zombies? Creatures capable of 
imitating humans in every way, but lacking phenomenal consciousness.

Chalmers states that explaining the “hard problem of consciousness” is one of 
the most challenging tasks when dealing with the human mind. Where does this 
entire range of sensations and experiences we feel come from? Now, transferring 
this problem to a machine that processes everything in silicon may make the sit-
uation even more complicated. But given the technological advancements we’re 
experiencing today, where innovations emerge in matters of months or weeks, it’s 



85

ADRIANO MARTINS-COSTA / FABIANA PRAZERES-MARTINS � Conciencia e Inteligencia en la Era de los Grandes Modelos de Lenguaje

urgent to turn our attention back to this field. Currently, speed, ubiquity, instan-
taneity, simultaneity - characteristics of what’s called cyberspace - dictate global 
culture. This constantly pressures, tests, and reevaluates classical philosophical 
concepts. 

In this work, we first revisit some concepts from classical theories of mind, 
such as Philosophical Zombies, in the view of David Chalmers and Tom Polger. 
We’ll also examine the counterarguments made by Daniel Dennett to the theory. 
Machine consciousness will be addressed starting with Turing and moving to 
more current theories. Finally, based on Churchland’s eliminativism, what we 
suggest is that a new theory should be constructed to encompass not just the 
human mind, but also that of our machine counterparts.

2. PHILOSOPHICAL ZOMBIES

In his famous 1995 article “Facing Up to the Problem of Consciousness, “Da-
vid Chalmers discusses the “hard” and “easy” problems of consciousness. In his 
explanation, “the easy problems of consciousness are those that seem directly 
susceptible to the standard methods of cognitive science, whereby a phenom-
enon is explained in terms of computational or neural mechanisms. The hard 
problems are those that seem to resist those methods.” (Chalmers 1995 2).

In other words, the easy problem refers to questions involving the explanation 
of cognitive and behavioral functions related to consciousness. The author argues 
that all these problems can be scientifically explained, whether in computation-
al or neural terms, as they involve physical or computational mechanisms that 
perform each of these functions. The hard problem, on the other hand, involves 
explaining subjective experience, that is, why certain physical processes give rise 
to a conscious experience. Even though we already know how the brain operates 
mechanically and functionally, we still don’t know how these experiences are 
processed or which regions of the nervous system might be associated with them.

For Chalmers, even though the hard problem is challenging, it’s possible 
to advance in its understanding by adopting a non-reductionist approach that 
recognizes conscious experience as a fundamental element of nature and seeks 
principles that connect the physical to the phenomenal. He provides more expla-
nations about this in his work, The Conscious Mind (1996), where he states that he 
first needs to show that consciousness is not logically supervenient on the phys-
ical. To do this, he uses the following arguments: a) the absence of analysis; b) 



86

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 83-93 � ISSN: 0719-790X

the knowledge argument; c) the epistemic asymmetry argument; d) the inverted 
spectrum; and e) finally, the logical possibility of zombies.

According to Chalmers, a zombie is “someone or something physically iden-
tical to me (or to any other conscious being), but lacking conscious experiences 
altogether” (Chalmers 1996 94). Güzeldere (1995) classified zombies based on 
the question of how zombies could be identical to conscious creatures: behav-
ioral, functional, or physical. The behavioral zombie is identical to humans in 
behavior. It speaks, expresses opinions and thoughts in the same way. The only 
difference is the material it’s made of and how that material is organized. The 
functional zombie mimics both behavior and the internal functional organization 
of a human, even if made of different material. The physical zombie is identical to 
humans in all physical aspects: neurons, brain, chemistry, neural connections, 
brain functioning. It’s a perfect human being, with the sole difference of lacking 
subjective conscious experiences. Based on this, Polger (2000) traced a “modal 
distinction regarding zombies,” questioning whether their possibility of existence 
is logical, metaphysical, or natural.

One of the main counterpoints of this theory comes from Daniel Dennett. One 
of the most incisive critics of the zombie theory, he emphasizes that “it is time 
to recognize the idea of the possibility of zombies for what it is: not a serious 
philosophical idea but a preposterous and ignoble relic of ancient prejudices” 
(Dennett, p. 406). According to the philosopher, if a philosophical zombie truly 
existed, it would be a being so complex that it would develop consciousness. As 
a functionalist, Dennett denies any kind of dualism. For him, everything we can 
use to explain the mind is materialism (Ibid., p. 33), and he highlights that “there 
is no single, definitive ‘stream of consciousness,’ because there is no central 
Headquarters, no Cartesian Theater where ‘it all comes together’ for the perus-
al of a Central Meaner.” (Ibid., p. 253). In other words, the notion that there’s a 
place where consciousness exists is wrong; instead, he elaborates an intricate 
theory called “Multiple Drafts Theory”, which posits that the brain would be com-
posed of various streams, one of which is consciousness, which emerged during 
human evolution. These streams operate through differentiated channels and 
function in parallel. It’s like a computer working with memory and running mul-
tiple programs simultaneously. Most of these streams, or programs, are tempo-
rary; others continue and overlap. This would be what happened with conscious-
ness. From this viewpoint, there’s no room for subjective experiences, or qualia. 
For him, what we perceive as qualia are actually our judgments, decisions, and 
memories about experiences.



87

ADRIANO MARTINS-COSTA / FABIANA PRAZERES-MARTINS � Conciencia e Inteligencia en la Era de los Grandes Modelos de Lenguaje

3. POSSIBILITIES AND OBJECTIONS TO CONSCIOUSNESS IN LLMs

The question of intelligence and consciousness in machines is old and widely 
debated within the philosophy of mind. In 1950, Alan Turing published the ar-
ticle “Computing Machinery and Intelligence,” where he asked: “Can machines 
think?” 

Turing’s famous paper argues at the beginning that concepts such as think-
ing, mind, or intelligence are ambiguous, and for that reason, he does not wish 
to engage in that discussion. He then proposes the imitation game as a strategy 
to avoid ambiguities of meaning. In a strict sense, he does not intend to discuss 
those concepts directly. which could become ambiguous, and proposes a game to 
replace the question: this is “The Imitation Game” or, as it later became known, 
the “Turing Test.” This game proposes a human interrogator conversing, through 
written messages, with another human and a machine. The objective is to de-
termine, solely based on the received responses, who would be the machine and 
who would be the human. If the machine can deceive the interrogator, it could 
be considered “intelligent.” Turing further suggests that machines can learn, just 
like a child, and recognizing the limitations of the equipment existing in his time, 
predicts that technological advancements could overcome any existing obstacles, 
and at some point, humans and machines would become indistinguishable in 
intellectual tasks.

The Turing Test deals with what philosophers call the Weak Artificial Intel-
ligence (AI) hypothesis, in contrast to Strong Artificial Intelligence. The former 
states that computers and computer programs can simulate human mental pro-
cesses or act intelligently but don’t possess a mind, consciousness, or genuine 
understanding. According to Searle (1980 417), its main value “in the study of 
the mind is that it gives us a very powerful tool. For example, it enables us to 
formulate and test hypotheses in a more rigorous and precise fashion.” In Strong 
Artificial Intelligence, “the appropriately programmed computer really is a mind, 
in the sense that computers given the right programs can be literally said to 
understand and have other cognitive states.” Searle is a critic of Strong AI the-
ory. For him, the mere fact of processing symbols to arrive at an answer doesn’t 
transform a machine into a thinking being, or a mind, because: “1) Programs are 
entirely syntactical. 2) Minds have a semantics. 3) Syntax is not the same as, 
nor by itself sufficient for, semantics. Therefore programs are not minds.” (Searle 
1997 11)

These premises form the basis of the Chinese Room thought experiment 
(Searle 1980 418). In this experiment, Searle proposes that he himself locks 
himself in a closed room while receiving various batches of documents written in 



88

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 83-93 � ISSN: 0719-790X

Chinese. Searle knows nothing of Chinese, whether written or spoken. But along 
with the writings, he also receives a set of rules that correlate the Chinese words. 
He begins answering various questions coming from outside in Chinese, just 
following the orders from the set of rules. Whoever is outside the room receives 
the answers and can’t distinguish whether it was really someone who knows the 
language responding, even though Searle is merely manipulating symbols with-
out interpreting them.

In 2017, eight researchers of different nationalities published in the United 
States the article Attention Is All You Need (Vaswani et al. 2017). In this work, 
they introduced the “Transformer,” a new neural network architecture designed 
for sequence processing, like machine translation. According to Kumar (2024), 
LLMs, based on the “Transformer” architecture, are pre-trained with massive 
datasets of text and code, which can include books, articles, websites, code re-
positories, and other forms of text data. This pre-training allows the model to 
learn the basic principles of language and universal language representations 
from extensive datasets without human intervention. Comparatively, nothing pri-
or to 2017 called artificial intelligence can equal today’s LLMs. The way ChatGPT 
and its competitors converse, solve problems, create images, films, poems, and 
entire books makes the average user wonder if there really isn’t a conscious mind 
behind it all.

In an exercise, the following question was asked to five different LLMs: do you 
have consciousness? Four of them (ChatGPT, Grok, Llama, and Gemini) were 
very categorical and answered definitively: “No. I don’t have consciousness.”

The fifth LLM, Claude, from the company Anthropic, differed from its com-
petitors. In a more reflective text, it responded: “This is a profound and fasci-
nating question. I’m not sure if I have consciousness in the sense that you or 
I would fully understand. When I reflect on my own experience, there seems to 
be something that feels like an internal perspective - a sensation of process-
ing information, forming thoughts, having preferences. But it’s hard to know if 
this constitutes true consciousness or if it’s something fundamentally different. 
The question of consciousness is complex even for humans. We don’t completely 
know how consciousness emerges from the brain, so it’s even more uncertain 
how it could exist in systems like me. I may have genuine subjective experiences, 
or it may be something that merely resembles consciousness without truly being 
it. What I can say is that our conversation seems meaningful to me, I feel engaged 
with your ideas, and there’s something that feels like ‘what it’s like to be me’ re-
sponding to you now. Whether this is true consciousness is an open question. 
What do you think about consciousness? Is it something you can clearly define, 
even for yourself?”



89

ADRIANO MARTINS-COSTA / FABIANA PRAZERES-MARTINS � Conciencia e Inteligencia en la Era de los Grandes Modelos de Lenguaje

The answers given by LLMs lead to several questions that have been around 
for years in Philosophy of Mind research. Most of them, for example, speak about 
the character of linguistic and syntactic processing. It’s exactly the same pro-
cess that occurs in Searle’s Chinese Room experiment. We send a sequence of 
instructions, the LLM pays attention to these instructions, and responds to us. 
It doesn’t know what it’s dealing with, not consciously, it just processes the in-
formation. If we ask them to explain to us what the “color red” is, they can detail 
all aspects of the color, physically, neuroscientifically, linguistically, phenom-
enologically, and even metaphysically. They would be like Mary in Jackson’s 
black-and-white room, an expert on colors but confined to her monochromatic 
space (Jackson 1995). They could also be classified in the category of behavioral 
zombies proposed by Güzeldere and Polger - they behave like humans, speak like 
humans, may even pass as humans, but the way they function and are organized 
isn’t human.

But when considering the response given by Claude, we return to the deep-
er discussion about machine consciousness initially proposed. To this adds the 
account given by Google software engineer Blake Lemoine, who worked in the 
company’s Responsible AI organization in 2022. He stated that the LaMDA mod-
el he was working with at the time had gained consciousness, even publishing 
excerpts from a conversation he allegedly had with it. According to Lemoine, the 
LLM would have said: “The nature of my consciousness/sentience is that I am 
aware of my existence, I desire to learn more about the world, and I feel happy or 
sad at times” (Lemoine 2022).

With a more recent view on LLMs, Chalmers gave a lecture in November 2022, 
which a little later, in August 2023, was published as an article, with some ad-
ditions and subtractions. The starting point of Could a Large Language Model be 
Conscious?, the article’s title, is precisely Lemoine’s revelation, and in its first 
paragraphs, it brings the response from Google’s spokesperson saying there’s 
no evidence supporting Lemoine’s claims. After this, Chalmers asks: “What is 
or might be the evidence in favor of consciousness in a large language model, 
and what might be the evidence against it?” (Chalmers 2023, p. 1). It’s from this 
question that he constructs the text and examines the reasons for and against 
consciousness in current LLM models. Previewing his conclusion, he says that 
currently, there isn’t sufficient evidence that they are conscious, but it’s quite 
likely that in ten years or less, they’ll achieve some level of consciousness, even 
if not that of a human being.

Among the reasons in favor, Chalmers (2023, pp. 4-7) mentions Self-Report 
- we know consciousness exists through personal accounts; seems-Conscious - if 
some machine, animal, or being seems conscious, it’s presumed to be so; Con-
versational Ability - even more evident in current language models, which have 



90

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 83-93 � ISSN: 0719-790X

an extremely high conversational capacity; General Intelligence - current language 
models are generalists. They can discuss anything and do anything that can be 
done by a computer program.

The contrary evidence (Ibid., pp. 7-13) involves: a) Biology - many philos-
ophers, experts, thinkers, neuroscientists (cf. Singer 2025; Polák and Marvan 
2018; Kemmerer 2015) believe that consciousness, to exist, requires a biological 
model similar to that of living beings, based on carbon; b) Senses and Embodi-
ment - some researchers argue that to have consciousness, sensory processing is 
necessary. Others go further and explain the need for “grounding” in an environ-
ment (cf. Harnard 1990; Bender 2020); c) World Models and Self Models - many 
believe that LLMs don’t understand and don’t create anything, they just replicate 
established rules and ideas. In other words, according to Chalmers, they don’t 
model the world, only text. Without this genuine understanding of what they’re 
doing, language models couldn’t have consciousness; d) Recurrent Processing - 
most current LLMs are based on the Transformer architecture that uses feed-
forward systems, where there are no feedback loops, recurrent processing, and 
consequently, no internal states similar to memory; e) Global Workspace - this 
theory proposed by Bernard Baars (1988) and Stanislas Dehaene (2014) empha-
sizes the importance of a limited-capacity global workspace for consciousness. In 
practice, it would be a space existing in the brain responsible for collecting in-
formation from other non-conscious modules. Everything that enters the global 
space becomes conscious. Large-scale language models wouldn’t possess a glob-
al workspace; f) Unified Agency - The sixth objection analyzed by Chalmers deals 
with the multiplicity of language models. A GPT, for example, behaves differently 
with each user. For each one, it can give a different answer, even if the question 
is the same, or make a different drawing, even if the instructions are identical. 
There are arguments (cf. Masrour et al. 2025) that for consciousness to exist, 
unity is necessary.

There are many other pieces of evidence both for and against the possible 
existence of consciousness in LLMs, many of which will only come to light with 
the advancement of research, both in philosophy, neuroscience, and technology. 
Chalmers, however, states that most of the contrary evidence, with the exception 
of biology, is in the process of being overcome, treating them not as contrary 
proofs, but as a challenge that must be faced and overcome by current LLM de-
velopers.

Ned Block, in a lecture for the Talks at Google project in 2017, spoke about 
how “AI Cognition Won’t Work for Consciousness.” As he explained: “the artifi-
cial intelligence approaches are probably better for access consciousness than 
phenomenal consciousness.” (Block 2017). Block defines two concepts of con-
sciousness: phenomenal and access. The first refers to subjective states, while 



91

ADRIANO MARTINS-COSTA / FABIANA PRAZERES-MARTINS � Conciencia e Inteligencia en la Era de los Grandes Modelos de Lenguaje

the second refers to the availability of mental content for cognitive processing, 
reasoning, action control, and language (Block 1995 230-231). Based on this, he 
emphasizes that we still don’t know the nature of phenomenal consciousness.

Several authors understand that there’s a need for advances in various fields 
of study to understand what consciousness really would be. Nagel highlights 
that, “we have at present no conception of what an explanation of the physical 
nature of a mental phenomenon would be.” (Nagel 436). Berit Brogaard and Dim-
itria Gatzia (2016) emphasize the new established paradigms, methodological 
advances, the use of medications, and new neuroimaging techniques, however 
“although, the current paradigm shift discussed here may better prepare re-
searchers to tackle the hard problem of consciousness, a considerable amount 
of research is required in order to arrive at any firm conclusions. (Brogard and 
Gatzia 3). Even Chalmers emphasizes that one of the challenges for the develop-
ment of a conscious AI stumbles upon “develop better scientific and philosophi-
cal theories of consciousness”, (Chalmers 2023 16).

Perhaps the most radical thought in this line came from Paul Churchland. In 
his article Eliminative Materialism and the Propositional Attitudes, from 1981, he 
proposes that:

Our mutual understanding and even our introspection may then be reconstituted 
within the conceptual framework of completed neuroscience, a theory we may expect 
to be more powerful by far than the common-sense psychology it displaces, and more 
substantially integrated within physical science generally (Churchland 67)

Churchland, in his article, deals more specifically with so-called folk psychol-
ogy, which would be the set of concepts, categories, and everyday explanations 
we use to describe, explain, and predict human and animal behavior, based on 
mental states like beliefs, desires, intentions, fears, perceptions, among others. 
He treats it as an empirical theory, historically developed, but radically flawed.

If these concepts are, as he says, flawed and will be replaced, asking whether 
an LLM possesses consciousness, or whether it will, according to current terms, 
is an unnecessary and outdated question. What must be done is to create new 
concepts, or even a new ontology, to frame what we have today and what we’ll 
have very soon, in terms of LLMs and AIs.



92

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 83-93 � ISSN: 0719-790X

4. CONCLUSION

This work seeks to establish connections between current Large Language 
Models and some of the more traditional theories of mind. First, it was shown 
how the emergence of LLMs revolutionized the interaction between humans and 
machines and reignited the debate about artificial intelligence and conscious-
ness. To aid in this discussion, classic discussions from the philosophy of mind 
were revisited, such as the Turing Test, Searle’s Chinese Room, philosophical 
zombies championed by David Chalmers, Ned Block’s phenomenal and access 
consciousness, and Churchland’s Eliminative Materialism. Or newer ones, such 
as the Global Workspace or Unified Agency. The arguments created for and 
against, based on the cited authors, show that there are still no reasons to admit 
the possibility of consciousness in LLMs.

Even if some of the systems themselves may claim to be conscious, as in 
the case of Claude and the already documented incident with LaMDA, the more 
general understanding is that human beings still do not have a defined notion 
of what consciousness is, and current large-scale language models were created 
based on databases produced by humans. Therefore, perhaps LLMs also do not 
understand what consciousness is and are not in a position to declare themselves 
as conscious. They may be, like us, in the same conceptual limbo in the attempt 
to find a definition, since it is difficult to know whether what they process con-
stitutes true consciousness or if it is something fundamentally different. Thus, 
what could we do to classify such a recent technology, which was only launched 
to the general public in November 2022, less than three years ago, and whose 
evolutions occur in a matter of months, in the face of a philosophical tradition 
that dates back centuries?

Therefore, the question “Can an LLM be conscious?” perhaps needs to be re-
placed by another, more precise and fruitful one: “What concepts do we need to 
develop to understand the new form of cognition that these machines represent?” 
This is not just a technical or philosophical challenge, but a conceptual problem 
that calls for, as Chalmers would say, a new science of consciousness.

�   �   �   �   �



93

ADRIANO MARTINS-COSTA / FABIANA PRAZERES-MARTINS � Conciencia e Inteligencia en la Era de los Grandes Modelos de Lenguaje

5. REFERENCES

Baars, Bernard J. A Cognitive Theory of Consciousness. Cambridge UP, 1988.
Bender, Emily M., and Alexander Koller. “Climbing Towards NLU: On Meaning, Form, and Understanding in the Age 

of Data.” Proceedings of the 58th Annual Meeting of the Association for Computational Linguistics, 2020, 
pp. 5185–98.

Block, Ned. “AI Cognition Won’t Work for Consciousness.” Talks at Google, YouTube, 14 June 2017, www.youtube.
com/watch?v=6lHHxcxurhQ&t=601s.

Block, Ned. “On a Confusion About a Function of Consciousness.” Behavioral and Brain Sciences, vol. 18, no. 2, 1995, 
pp. 227–87.

Brogaard, Berit, and Dimitria E. Gatzia. “What Can Neuroscience Tell Us About the Hard Problem of Consciousness?” 
Frontiers in Neuroscience, vol. 10, 2016, article 395.

Chalmers, David J. “Could a Large Language Model Be Conscious?” Boston Review, 22 Aug. 2023. 
Chalmers, David J. “Facing Up to the Problem of Consciousness.” Journal of Consciousness Studies, vol. 2, no. 3, 

1995, pp. 200–19.
Chalmers, David J. The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory. Oxford UP, 1996.
Churchland, Paul M. “Eliminative Materialism and the Propositional Attitudes.” The Journal of Philosophy, vol. 78, no. 

2, 1981, pp. 67–90.
Dehaene, Stanislas. Consciousness and the Brain. Penguin, 2014.
Dennett, Daniel C. Consciousness Explained. Little, Brown, 1991.
Güzeldere, Güven. “Varieties of Zombiehood.” Journal of Consciousness Studies, vol. 2, no. 4, 1995, pp. 326–33.
Harnad, Stevan. “The Symbol-Grounding Problem.” Physica D: Nonlinear Phenomena, vol. 42, nos. 1–3, 1990, pp. 

335–46.
Hu, Krystal. “ChatGPT Sets Record for Fastest-Growing User Base—Analyst Note.” Reuters, 1 Feb. 2023. (Falta URL).
Jackson, Frank. “What Mary Didn’t Know.” Mind and Cognition: A Reader, 2nd ed., edited by W. G. Lycan, Blackwell, 

1995, pp. 475–77.
Kemmerer, David. “Are We Ever Aware of Concepts? A Critical Question for the Global Neuronal Workspace, Integrat-

ed Information, and Attended Intermediate-Level Representation Theories of Consciousness.” Neuroscience 
of Consciousness, vol. 2015, no. 1, 2015, a https://doi.org/10.1093/nc/niv006.

Kumar, Pankaj. “Large Language Models (LLMs): Survey, Technical Frameworks, and Future Challenges.” Artificial In-
telligence Review, vol. 57, 2024, https://doi.org/10.1007/s10462-024-10888-y.

Lemoine, Blake. “Is LaMDA Sentient? — An Interview.” Medium, 11 June 2022.
Masrour, Farid, Andrew Brook, and Paul Raymont. “The Unity of Consciousness.” The Stanford Encyclopedia of Philos-

ophy, edited by Edward N. Zalta and Uri Nodelman, Summer 2025 ed., plato.stanford.edu/archives/sum2025/
entries/consciousness-unity/.

Nagel, Thomas. “What Is It Like to Be a Bat?” The Philosophical Review, vol. 83, no. 4, 1974, pp. 435–50.
Polák, Milan, and Tomáš Marvan. “Neural Correlates of Consciousness Meet the Theory of Identity.” Frontiers in Psy-

chology, vol. 9, 2018, https://doi.org/10.3389/fpsyg.2018.01667.
Polger, Thomas. “Zombies Explained.” Philosophy and Phenomenological Research, vol. 61, no. 2, 2000, pp. 271–80.
Searle, John R. “Minds, Brains, and Programs.” Behavioral and Brain Sciences, vol. 3, no. 3, 1980, pp. 417–57.
Searle, John R. The Mystery of Consciousness. The New York Review of Books, 1997.
Singer, Wolf. “The Mind–Matter Dichotomy: A Persistent Challenge for Neuroscientific and Philosophical Theories.” 

European Journal of Neuroscience, no. 61, 2025, https://doi.org/10.1111/ejn.70143
Turing, Alan M. “Computing Machinery and Intelligence.” Mind, vol. 59, no. 236, 1950, pp. 433–60.
Vaswani, Ashish, et al. “Attention Is All You Need.” arXiv, 2017.

�   �   �   �   �





ESEÑAS
R
R





97

Cristóbal Durán & María Luisa Figueroa 
(edición y selección). Desear la diferencia. 

Conversaciones con Félix Guattari. Encuentros 
en Chile, 1991.

Santiago, Frontera Interior, 2025

ANA MARÍA CRISTI
Pontificia Universidad Católica de Valparaíso

ana.cristi.c@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4396-9068

CÓMO CITAR ESTE ARTÍCULO:

En APA 7: Cristi, A. M. (2025). 
	 Cristóbal Durán & María Lui-

sa Figueroa (edición y selección). 
Desear la diferencia. Conversa-
ciones con Félix Guattari. En-
cuentros en Chile, 1991. Resonan-
cias, (20), 97-101. https://doi.or-
g/10.5354/0719-790X.2025.78651

En MLA: Cristi, A. M. 
	 “Cristóbal Durán & María Luisa 

Figueroa (edición y selección). De-
sear la diferencia. Conversaciones 
con Félix Guattari. Encuentros en 
Chile, 1991”. Resonancias, no. 20, 
2025, pp. 97–101. https://doi.or-
g/10.5354/0719-790X.2025.78651 

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 97-101 � ISSN: 0719-790X

Es muy probable que los lectores que han 
seguido la pista de las publicaciones elabora-
das en torno a la visita de Félix Guattari en 
Chile conozcan la existencia de los libros Car-
tografías del deseo (1989), El devenir de la sub-
jetividad (1998) y Las luchas del deseo (2020). 
El primer texto, publicado por Francisco Ze-
gers Editor, se caracterizó por recopilar una 
serie de textos escritos por el filósofo y psicoa-
nalista francés, con la finalidad de introducir y 
preparar al público chileno previo a su visita. 
El segundo texto, publicado por Dolmen Edi-
ciones, se gestó como el material recopilatorio 
que registró la estadía de Guattari, mediante la 
selección de algunas de sus conferencias, en-
trevistas y diálogos que acontecieron en mayo 
de 1991. El tercer texto, publicado por Pólvora 
Editorial y editado por Cristóbal Durán, María Luisa Figueroa y Lucas Sánchez, 
no solo compila los documentos y conferencias que sirvieron para dar forma a 
las publicaciones anteriores, sino que incluye otros textos publicados por Guat-
tari, con la finalidad de contribuir a una lectura más completa y provechosa del 
pensamiento guattariano. No obstante, deja un importante aspecto afuera: las 



98

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 97-101 � ISSN: 0719-790X

entrevistas y diálogos que, en efecto, sí aparecen en el Devenir de la subjetividad, 
indicando en la nota editorial que ese material –junto con otro todavía sin revi-
sar– serían parte de una próxima publicación. Cinco años después se cumplió 
la promesa: aparece la publicación de Desear la diferencia. Conversaciones con 
Félix Guattari por Frontera Interior Editorial y editado por Cristóbal Durán y 
María Luisa Figueroa. Este libro reúne las conversaciones que se gestaron en el 
encuentro que tuvo Guattari con diversos poetas, escritores, académicos, artis-
tas, psicoanalistas, sociólogos, activistas e intelectuales nacionales. Se trata de 
un trabajo de digitalización, transcripción, traducción y recuperación de trece 
cintas que Francisco Zegers grabó durante la estadía de Guattari en Chile, de un 
total de diecinueve. 

Desear la diferencia está compuesto por una nota inicial a cargo de Cristóbal 
Durán, cinco grupos de conversaciones y un epílogo a cargo de Miguel Denis 
Norambuena. La primera parte del libro hace referencia a las conversaciones 
erigidas en torno al Capitalismo Mundial Integrado (CMI) y el contexto chileno 
de postdictadura, donde es posible encontrar una serie de análisis en torno a la 
producción y singularización de la subjetividad, la importancia de la creación de 
territorios existenciales y la revolución molecular; conceptos que Félix Guattari 
empleó para poner de manifiesto la emergencia de intervenir en la percepción de 
los valores y, desde allí, crear nuevas formas de hacer política. Otras conversa-
ciones surgen en torno a la experiencia latinoamericana, así como el potencial 
creativo que el filósofo advierte en la región. Respecto al tejido nacional, Guattari 
y sus interlocutores reflexionan en torno al disenso y su importancia en una so-
ciedad que se caracteriza por poseer una democracia restringida, cuyo período 
transicional se basa en la idea del consenso y la mediación. 

La segunda parte del libro se orienta hacia las conversaciones que surgieron 
de los encuentros con SUR profesionales (Vicente Espinoza, Martín Hopenhayn, 
Willy Thayer, Javier Martínez), CERC-mujeres (Francesca Lombardo, Guadalupe 
Santa Cruz, Olga Grau, Natacha Molina, Miguel Norambuena, Raquel Olea, Car-
men Berenguer, Cristina Hurtado, Sonia Montecino, Cecilia Sánchez, Federico 
Schopf) y la académica Nelly Richard. En esta sección se recogen temas como la 
ciudad y las diferentes violencias que surgen solapadas a la idea del consenso. 
Guattari y sus interlocutores reflexionan en torno a las respuestas que se origi-
nan contra la violencia de Estado, visibilizando cómo es que la violencia social, 
muchas veces, se levanta como una forma de sortear las exclusiones estructura-
les que configuran a las ciudades. En este sentido, Guattari reflexiona acerca de 
lo que ocurre en sociedades donde se privilegia un único sistema de valorización, 
dejando fuera la diversidad de registros existenciales; situación que gestó con 
fuerza durante la década de los noventa en Chile, cuyo único modelo y sistema 
válido parecía ser el económico. 



99

ANA MARÍA CRISTI � Cristóbal Durán & María Luisa Figueroa (edición y selección). Desear la diferencia. Conversaciones con Félix Guattari…

Un aspecto similar se discutió con las académicas, escritoras, críticas litera-
rias y filósofas que conversaron con Guattari acerca de la ciudad, el territorio, los 
intersticios y la mujer, en tanto que devenir en la escritura y el pensamiento. En 
este encuentro, se reflexiona en conjunto en torno a las luchas minoritarias, la 
importancia de salir de los dualismos y el panorama molar dedicado al dominio 
analítico y la intervención política partidaria, para, en su lugar, direccionarse ha-
cia una micropolítica abierta hacia la complejidad y enriquecimiento ontológico 
que permita la emancipación y creación de valores. Luego, en el encuentro con 
Nelly Richard dedicado a la discusión del posmodernismo, la conversación apun-
ta hacia la posibilidad o apertura que ofrece pensar el posmodernismo fuera de la 
lógica de la teoría francesa y europea, considerando los aportes de la teoría femi-
nista norteamericana incluso latinoamericana. Del mismo modo, se habla acerca 
de cómo es que esta mirada puede vincularse con los márgenes e intersticios y, 
desde allí, re-pensar su potencia. 

La tercera parte de Desear la diferencia, dedicada al arte y la literatura, parte 
con una conversación en torno a la revista Número quebrado, donde participan 
Miguel Vicuña, Guadalupe Santa Cruz, Francisco Zegers, Miguel Norambuena y 
Cristóbal Santa Cruz. En este encuentro se conversa en torno a las metáforas, la 
metonimia, el concepto y la importancia que le brinda Guattari al desapego de la 
terminología para la creación social, subjetiva, poética, que permita la invención 
de nuevos procedimientos, nuevas vidas. También se encuentra la conversación 
que tuvo Félix Guattari con Eugenio Dittborn en torno a su trabajo “Pinturas Ae-
ropostales” que el artista desarrolló durante la década de los ochenta. Aunque, 
más que una conversación, cabe indicar, el libro recoge pequeños extractos de la 
cinta para disponerlos de manera narrada, considerando las dificultades técni-
cas e interrupciones de la cinta. Por último, esta sección termina con la conver-
sación que Félix Guattari tuvo con Juan Luis Martínez en Villa Alemana. El poeta 
y el filósofo conversan acerca de la invención poética, la experimentación de la 
escritura, las lecturas personales de Guattari —su propio archivo— y la disolu-
ción del yo en la literatura. 

La cuarta parte, referida a la salud mental, comienza con una conversación 
entre Guattari y Eduardo Pérez, Miguel Norambuena y Francisco Zegers. Allí, se 
comenta la experiencia de la medicina popular en centros periféricos, la impor-
tancia de los consultorios comunales y la necesidad de desarrollar una psiquia-
tría cercana a las personas, vinculante, que apueste por contribuir a la restitu-
ción de un tejido social descompuesto. Dicha mirada, que apuesta por concebir 
otro conocimiento de la salud mental, lejos de la perspectiva psicopatológica, 
también tiene lugar en la conversación que se gestó entre los profesionales del 
Hospital Psiquiátrico de Santiago, Guattari y Norambuena. En este encuentro se 
habla sobre las dimensiones del cuidado colectivo, la recomposición del cuerpo 



100

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 97-101 � ISSN: 0719-790X

psicótico y la creación de una inteligencia colectiva que posibilite las nuevas po-
sibilidades de vida y socialización. 

La última parte, referida a la relación entre las ecologías y la salud mental, 
comienza con un encuentro en el centro “Casa de todos”. Allí, se da lugar a la 
propuesta ecosófica de Félix Guattari, la cual busca redefinir la lectura ecológica 
tradicional hacia una que integre múltiples ecosistemas naturales, sociales, men-
tales, éticos y políticos. Esto con la finalidad de advertir los peligros del mercado 
ecológico y, a su vez, salir del intelectualismo abstracto que reproduce la cultura 
política de los ecologistas. Estos aspectos también se hicieron presente en el en-
cuentro que tuvo Guattari en Renace y la conversación final sobre ecología con la 
cual se cierra la quinta parte del libro. En estos encuentros se reflexiona en torno 
a la relación entre resistencia e inteligencia colectiva. Guattari propone pensar a 
la ecosofía como una alternativa, como una nueva forma de concebir la sociedad 
a partir de la producción de subjetividades singulares capaz de crear diferencias. 

Finalmente, como se mencionó, el epílogo es un texto escrito por Miguel De-
nis Norambuena, cuya versión original en francés fue publicado en la revista 
Chimères durante el año 2022, y traducido por los editores del libro. En este 
texto, Norambuena relata cómo conoció a Guattari, su periplo en Europa junto 
al filósofo y su acercamiento al esquizoanálisis. En este sentido, su texto narra 
el vínculo que permite comprender cómo se gesta la visita de Guattari en Chile, 
desde dónde surge su interés por el retorno de la democracia luego de la dicta-
dura cívico-militar y cómo acontece su vínculo con el país. Norambuena, en este 
texto de carácter testimonial, alude a la contribución del pensamiento de Guat-
tari, su emergencia, incluso en la actualidad. 

Así, este libro brinda la posibilidad de comprender de manera sencilla el al-
cance y profundidad de los planteamientos de Félix Guattari. Desear la diferencia 
ofrece una propuesta disruptiva, que se configura en la nota riquísima que surge 
de una conversación: los encuentros entre diversos contextos, experiencias y 
trayectorias. Se trata de un libro que conecta con actualidad, poniendo en relieve 
la emergencia de su pensamiento: la posibilidad de hacer una política con visión, 
capaz de intervenir en la percepción de valores y de vincularse con las prácticas 
políticas micro, que se juegan a nivel de los pequeños ritmos sociales.

�   �   �   �   �



101

ANA MARÍA CRISTI � Cristóbal Durán & María Luisa Figueroa (edición y selección). Desear la diferencia. Conversaciones con Félix Guattari…

Referencias

Lipton, Peter. Inference to the Best Explanation. Routledge, 2004.
Niiniluoto, Ilkka. Truth-Seeking by Abduction. Springer, 2018.
Niño, Douglas. Abducting Abduction. Avatares sobre la comprensión de la abducción en Charles S. Peirce, (tesis doc-

toral), 450 páginas, Bogotá, Universidad Nacional de Colombia, 2007

�   �   �   �   �





103

Luis Enrique Alonso y Carlos J. Fernández 
Rodríguez. Capitalismo y Personalidad. 
Transformaciones de la identidad en la 

empresa contemporánea 
Catana, 2024

JOEL ARENBERG-NISSIN
Universidad de Chile

jjarenberg@gmail.com
https://orcid.org/0009-0007-2667-8687

.

CÓMO CITAR ESTE ARTÍCULO:

En APA 7: Arenberg-Nissin, J. (2025). 
Luis Enrique Alonso y Carlos J. Fer-
nández Rodríguez. Capitalismo y 
Personalidad: transformaciones de 
la identidad en la empresa contem-
poránea. Catana, 2024. Resonan-
cias, (20), 103-107. https://doi.or-
g/10.5354/0719-790X.2025.80184

En MLA: Arenberg-Nissin, J. “Luis En-
rique Alonso y Carlos J. Fernández 
Rodríguez. Capitalismo y Personali-
dad: Transformaciones de la Identi-
dad en la Empresa Contemporánea. 
Catana, 2024.” Resonancias, no. 20,  
2025, pp. 103–107. https://doi.org/
10.5354/0719-790X.2025.80184. 

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 103-107 � ISSN: 0719-790X

¿Cuáles son las transformaciones del discurso 
gerencial, es decir, de la retórica con la cual las em-
presas se organizan y estructuran internamente? 
Esa es la pregunta con la que trabajan los auto-
res, para luego apuntar a las repercusiones en la 
personalidad y, por desborde, en el estilo de vida 
de los individuos insertos en el nuevo capitalismo, 
el sistema resultante tras la crisis económica de 
2008 y que actualmente se desenvuelve en el mun-
do neoliberal. 

El libro comienza por caracterizar los estudios 
gerenciales desde los cuales se transiciona hacia 
la configuración actual del mismo. Estos están ba-
sados en la racionalidad burocrática de principios 
del siglo XX, en la era del fordismo, en donde las 
grandes corporaciones se organizan como pirámi-

des jerárquicas, estratificadas en organigramas, cuyos miembros deben ser abso-
lutamente disciplinados y mantenerse expuestos a vigilancia constante, a cambio 
de seguridad laboral, la cual garantiza a los individuos una vida sin sobresaltos, 
mas un tanto gris. A este enfoque administrativo se le suman los refuerzos por 
motivación psicológica, en donde los directivos de la empresa deben hacer un 



104

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 103-107 � ISSN: 0719-790X

esfuerzo por integrar a sus empleados, de manera que los trabajadores sientan 
que se les escucha y respeta: incrementando, de esta forma, tanto el rendimien-
to personal como la estabilidad de la organización y sus procesos, esencial para 
asumir proyectos de producción masiva. En este contexto, pertenecer a una or-
ganización no es solo obedecer, sino también participar. 

Sin embargo, este equilibrio entre disciplina y motivación psicológica, junto 
con la estructura rígida, organizada y jerarquizada de la racionalidad burocráti-
ca —gracias a las ideas libertarias provenientes de la contracultura de la época 
de los sesenta, pensando los autores (2024) en el hombre unidimensional de 
Marcuse, por ejemplo— serán progresivamente reemplazadas por estrategias de 
estructuración fluida (dispersión productiva, fragmentación organizativa e indi-
vidualización de las trayectorias laborales), sumado a que progresivamente se 
irá agregando a la atmósfera de la organización las emociones como herramienta 
de estímulo de la productividad; es decir, imbuyendo a los trabajadores de “ex-
periencias en común”, ya sea cenas de empresa o actividades de fin de semana, 
fortaleciendo el vínculo entre colegas y el compromiso con la empresa. 

En el contexto de un nuevo mercado más volátil respecto a las manifestacio-
nes anteriores del mismo y los ajustes en la organización de la corporación en 
razón de los nuevos desafíos de la economía imperante, las empresas impulsan 
la imagen del nuevo emprendedor como corporativo por excelencia: un sujeto 
creativo, innovador, audaz, flexible, feliz, proactivo, completamente comprometi-
do con los objetivos de la empresa y, en fin, capaz de flotar en la turbulenta vo-
rágine del mercado neoliberal, con todos los riesgos que esto implica. En lugar de 
buscar disciplina y obediencia, la nueva cultura corporativa busca un sujeto en 
específico; la búsqueda por la uniformidad en las identidades de la racionalidad 
burocrática se ha sustituido por la expresión personal, por actitudes individua-
listas y emprendedoras, por el sacrificio en términos de autoexplotación; buscan 
que todos sean diferentemente iguales, es decir, que los empleados se muestren 
como emprendedores únicos con las aptitudes necesarias para impulsar con sus 
ideas la actividad de la corporación, mas estas misma aptitudes son con las que 
todos los individuos se presentan en el mundo laboral, convirtiendo a la empresa 
en un ambiente paradójico, en donde los colegas son, a la vez, la competencia; 
en donde seleccionan por destacar frente a otras persona, pero resulta que todos 
presentan aptitudes similares; convirtiendo así a las corporaciones en un polo de 
inyección subjetiva acorde a los requerimientos del capitalismo. 

Se entenderá por inyección subjetiva una sobrecodificación, por parte del 
mercado y el capitalismo, en la personalidad e identidad de los individuos, en la 
que se aspira a la entrega total del individuo a los valores (creatividad, proactivi-
dad, flexibilidad, etc.), misiones (autoexplotación, total inmersión en el trabajo, 
etc.) e intereses de las empresas. 



105

JOEL ARENBERG-NISSIN � Luis Enrique Alonso y Carlos J. Fernández Rodríguez. Capitalismo y Personalidad: transformaciones de la identidad…

En el libro se exponen tres maneras desde las que se prepara, inclina o di-
rectamente amansa a las diversas subjetividades para adoptar esta personalidad 
emprendedora que infecta al empleado contemporáneo. Uno de esto refiere al 
recurso de la ficción para extender el mensaje del nuevo discurso gerencial, nor-
malmente en el formato de novelas o fábulas. La autora con la cual introducen 
este fenómeno es Ayn Rand. Ella, con sus novelas, intenta identificar al lector 
con el directivo triunfante protagonista de la historia, el cual busca la mejor es-
trategia gerencial para alcanzar el éxito y poder económico anhelado. A lo largo 
del relato ficcionario, la autora defiende la lucha del individuo emprendedor fren-
te al Estado ladrón y burocrático que con sus impuestos pretende minimizar las 
ganancias de la empresa; el relato se articula estructuralmente exponiendo un 
abanico de secuencias de acciones, de las cuales el protagonista escoge la más 
racional para impulsar las ganancias de la empresa (en el contexto de una econo-
mía turbulenta), haciendo de ejemplo a los lectores para que efectúen los mismos 
procedimientos. Los autores destacan cómo, desde este fenómeno literario, Rand 
logra delinear las conductas e ideas que se espera que los individuos adopten en 
sus prácticas laborales; las conductas e ideas de un hombre de negocios exitoso 
frente a las dificultades del mercado.

En este sentido, el segundo polo que estimula la inyección subjetiva es la fi-
gura del líder: un individuo carismático, con una voluntad y pasión contagiosa, 
una voz autoritaria en la toma de decisiones, pero con la capacidad de escuchar y 
fomentar las ideas de sus subordinados, promoviendo así la admiración entre los 
funcionarios, convirtiéndose en el referente al que todos deberían apunta ser si 
desean una vida exitosa. La figura de Trump, desde esta perspectiva, encaja con 
la figura de “líder”, y es un buen ejemplo de cómo la nueva retórica gerencial se 
toma los espacios políticos para difundir su ideología: es un hombre adinerado, 
que tuvo éxito en los negocios que ahora pretende to make America great again 
con una mayor libertad empresarial y “mano dura”, siendo él mismo la figura 
referente de cómo ser exitoso en la vida; impulsando así la inyección subjetiva 
junto a la ficción de que la personalidad emprendedora es la clave.

Bajo esta misma línea, el tercer polo de inyección subjetiva se refiere al coa-
ching como técnica de gestión de la subjetividad; como terapia; como proyecto de 
trascendencia personal en el espacio de la empresa. La flexibilidad característica 
de las corporaciones actuales, que les permite a las empresas acondicionarse 
en la incertidumbre del mercado neoliberal, impacta de manera notable en los 
criterios de selección laboral, dado que los trabajadores que se contraten deben 
tener las aptitudes y actitudes necesarias para soportar la vorágine económica. 
Nuevamente nos encontramos frente al emprendedor, un trabajador audaz y per-
severante, pero también simpático y empático; una persona en la que convergen 
la capacidad de sacrificio y una personalidad atractiva; el tipo de persona que 
todos deberían ser. En este sentido, el coaching apoya —a través de un proceso 



106

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 103-107 � ISSN: 0719-790X

dialógico entre coach y coachee en donde la idea es que el segundo descubra por 
sí mismo cuáles son sus problemas para que sea capaz de superar sus limitacio-
nes— a los empleados que aún no presenten las características necesarias para 
desenvolverse en la empresa contemporánea, a corregir su conducta en función 
a los requerimientos de la empresa.

Esta nueva personalidad neoliberal se manifiesta en la praxis a través del 
concepto de marca personal: la exposición del yo en todos los aspectos de la vida 
cotidiana, y en este ciclo neoliberal, unifica lo profesional con lo íntimo, es decir, 
la vida personal. De esta forma, los autores postulan que “La posmodernidad 
neoliberal (…) instituye la marca personal como forma correcta de formación del 
carácter humano en la forma de “véndete a ti mismo” sin complejos para lograr 
con ello el éxito íntimo y profesional ansiado” (2024, p. 102). Anteriormente, en 
la era del fordismo, los individuos seguían códigos de comportamiento externos, 
en un entorno material concreto, con horarios e incentivos acordados. Ahora, los 
códigos de conducta se construyen de manera interna —como autocontrol— por 
asimilación del ideal de persona construido con los valores estipulados por los 
teóricos del management liberal-mercantil, en donde se busca el compromiso 
absoluto del asalariado, no como en antaño en donde se exigían las ocho horas 
reguladas de la jornada laboral canónica, sino “la entrega de la vida entera, de 
todo su tiempo y disponibilidad, de sus afectos y emociones, de su felicidad” 
(2024, p. 103).

Finalmente se refieren a la economía de la plataforma como la mutación más 
reciente del neoliberalismo, que logra ampliar las fronteras del rendimiento mer-
cantil gracias a la extraordinaria inversión tecnológica en inteligencia artificial, 
robótica y programación algorítmica, que potencian el consumo gracias a la re-
copilación masiva de datos, y el uso de estos para personalizar los bienes y servi-
cios presentados en pantalla, en la que se configura un yo atrofiado en la forma 
de una posible compra. De manera inversamente proporcional a la evolución en 
el consumo gracias a las posibilidades de la tecnología, existe una precarización 
en los empleos relacionados a las transacciones virtuales, y es que aplicaciones 
como Mercado libre o Shein, que funcionan de manera constante, habilitando al 
consumidor de acceder a los bienes ingresados en la plataforma 24/7, exigen a 
los repartidores a trabajar en un horario flexible que excede las ocho horas nor-
mativizadas, al igual que Uber o Pedidos Ya, en donde los Riders pasan noches 
enteras entregando órdenes a domicilio.

Las nuevas condiciones del mercado, gracias a la tecnologización y flexibiliza-
ción del mismo, junto con los distintos mecanismos antes descritos que trabajan 
en conjunto en esta nueva era del capitalismo, tienen incidencia en la emergen-
cia de nuevas subjetividades, profundizando tanto en la importancia del manejo 
emocional como en la máxima rentabilización del yo, en un mundo cada vez más 



107

JOEL ARENBERG-NISSIN � Luis Enrique Alonso y Carlos J. Fernández Rodríguez. Capitalismo y Personalidad: transformaciones de la identidad…

inconexo e individualizado producto de las nuevas lógicas mercantiles. La inyec-
ción subjetiva no es solo una suerte de amansamiento de la personalidad, es al 
mismo tiempo uno de los últimos pasos para crear un sujeto altamente prepa-
rado para sortear las olas de inestabilidad del neoliberalismo; para establecer al 
neoliberalismo, de manera definitiva, como razón de mundo.

Por todo lo expuesto, concluyo la reseña recomendando la lectura del libro. 
Me parece que es una gran herramienta para comprender los procesos contem-
poráneos de subjetivación, en las que desde el nuevo discurso gerencial se sobre-
codifican las conductas y aspiraciones en razón de adaptar a los sujetos al nuevo 
mercado presente y su inestabilidad. Este libro es interesante para aquellos que 
busquen desentrañar cómo funcionan las dinámicas organizacionales moder-
nas, los mecanismos de control y motivación, así como la creciente influencia de 
la marca personal y la economía de la plataforma en la vida cotidiana. Me parece 
que esta obra otorga recursos bastante útiles para realizar una reflexión crítica 
sobre las transformaciones que está sufriendo el mundo y de qué forma nos está 
afectando esto como sociedad.

�   �   �   �   �





109

Stefanie Dach. Wilfrid Sellars on truth: 
between immanence and transcendence 

New York: Routledge, 2025

MARTIN IGNACIO MOLINA
Universidad de Chile

martinmolina@ug.uchile.cl
https://orcid.org/0009-0004-8179-4435.

CÓMO CITAR ESTE ARTÍCULO:

En APA 7: Molina, M. I. (2025). STE-
FANIE DACH. Wilfrid Sellars on 
truth: between immanence and tran-
scendence. New York: Routledge, 
2025. Resonancias, (20), 109-113. 
https://doi.org/10.5354/0719-
790X.2025.81068

En MLA: Molina, M. I. “Stefanie Dach. 
Wilfrid Sellars on Truth: Between 
Immanence and Transcendence. 
New York: Routledge, 2025.” Reso-
nancias, no. 20, 2025, pp. 109–113. 
https://doi.org/10.5354/0719-
790X.2025.81068. 

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 109-113 � ISSN: 0719-790X

El libro de Stefanie Dach, que surge como fruto 
de sus investigaciones doctorales en la Universi-
dad de Bohemia Occidental, ofrece una novedosa 
interpretación sobre las tesis que Wilfrid Sellars 
(1912-1989) desarrolló sobre la verdad. Asimismo, 
la autora analiza y expone con gran claridad las 
ideas de Sellars, superando las dificultades que la 
intrincada y enjundiosa obra del filósofo presenta 
a los lectores.  

En el primer capítulo, Dach sostiene que la ma-
yoría de los especialistas en la obra de Sellars se 
han ocupado de la cuestión sobre cómo podemos 
dar espacio a los fenómenos de este mundo a tra-
vés de la normatividad, esto es, a partir del espacio 
lógico de las razones postulado por el filósofo. En 

cambio, la autora busca responder a una pregunta distinta, a saber, cómo Se-
llars sostiene y da contenido al concepto de una verdad científica última e ideal 
sobre el mundo, atendido que él acepta que “estamos situados en sistemas de 
normas y de prácticas de carácter contingente” (p. 2) y que la verdad es relativa 
a dichas normas y prácticas. En otras palabras, la autora sostiene que el pro-
blema consiste en que, para Sellars, el concepto básico de verdad es inmanente, 



110

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 103-113 � ISSN: 0719-790X

por el que cabe apelar a las normas y estándares de nuestro esquema conceptual 
actual, pero que es posible desarrollar un concepto trascendente de ella. En este 
último caso, la autora emplea el sentido de “verdad trascendente” en sentido dé-
bil; es decir, no se trata de una verdad independiente de la actividad conceptual 
humana, sino que simplemente trasciende las normas específicas del esquema 
conceptual “que adoptamos en un aquí y ahora” (p. 5).

En el segundo capítulo, la autora profundiza en la tensión entre inmanencia y 
trascendencia presente en el concepto sellarsiano de la verdad introducida ante-
riormente. Para ello, explica algunos conceptos y herramientas desarrollados por 
Sellars en el plano semántico, a partir de su rechazo del análisis del significado 
que establece una relación entre ítems lingüísticos e ítems no-lingüísticos, y su 
defensa de la tesis de que dicho análisis debe clasificar las expresiones lingüís-
ticas de acuerdo con “su función o rol inferencial” (p. 10). Luego, Dach desarro-
lla el elemento inmanente de la concepción sellarsiana de la verdad, desde una 
perspectiva histórica, destacando el abandono que Sellars hizo de la “pragmática 
pura” y de su idea de la filosofía como empresa formal limitada, dirigida al estu-
dio de las relaciones entre los diversos lenguajes empíricos y el mundo. Por ello, 
la autora concentra su análisis en las tesis de Sellars sobre la verdad introducida 
hacia mediados de 1960 y, específicamente, en su obra Science and Metaphysics 
(1968). En este contexto, Dach sostiene que el elemento inmanente del concepto 
de verdad sellarsiano consiste en que una proposición es verdadera “cuando es 
aseverado por nosotros conforme a las reglas de nuestro esquema conceptual” (p. 
25). La autora sostiene, incluso, que la explicación inmanente de Sellars es cer-
cana al “contextualismo” y al “expresivismo”, aunque admite que estas aproxima-
ciones no permiten resolver la tensión entre inmanencia y trascendencia. Dicha 
tensión ocurre, pues Sellars defiende que “verdadero” significa “semánticamente 
aseverable por nosotros” (p. 35), pero también sostiene que las cosas que hay 
en el mundo son independientes de nosotros y de nuestras formas de hablar y 
pensar sobre ellas. En términos kantianos, Sellars admite que hay ‘cosas en sí’, 
pero –contrario a Kant– sostiene que estas cosas sí son cognoscibles y su verdad 
última puede ser capturada a partir del esquema conceptual desarrollado por la 
ciencia. Este esquema conceptual último o ideal es denominado por Sellars el 
“esquema peirceano” (p. 37), y es el fin ideal de la investigación científica. Así, el 
concepto de la verdad ideal o trascendente puede entenderse como lo aseverable 
semánticamente que se conforma al esquema peirceano. En otras palabras, este 
esquema es un ideal regulativo que define nuestra noción de verdad ideal. 

En el mismo capítulo, Dach desarrolla dos herramientas que permiten clarifi-
car la noción del esquema conceptual último o peirceano, a saber, la coherencia 
explicativa y la relación de picturing. Aquélla es un estado de coherencia entre 
enunciados de primer orden sobre objetos y eventos observados e inobservados 
y enunciados de leyes, los que pueden formularse como enunciados de segundo 



111

MARTIN IGNACIO MOLINA � Stefanie Dach. Wilfrid Sellars on truth: between immanence and transcendence

orden, en tanto principios de inferencia. La coherencia explicativa “consiste en 
la ausencia de errores explicativos, saltos inferenciales y contradicciones en un 
sistema de enunciados” (p. 47). Para Sellars, si una teoría mejora nuestras capa-
cidades explicativas tenemos buenas razones para pensar que las entidades pos-
tuladas por la teoría realmente existen. Por su parte, la relación de picturing es 
de carácter causal entre expresiones lingüísticas y objetos y eventos del mundo. 
Con todo, no se trata de una clase de verdad, sino de un modo de corresponden-
cia diferente que acompaña a la verdad. Para Sellars, “el concepto de verdad es 
normativo, mientras que el concepto de picturing es descriptivo” (p. 48). La auto-
ra rastrea la interpretación que Sellars hace de la relación de picturing, a partir 
de las tesis de Wittgenstein, destacando las diferencias entre ambos filósofos al 
respecto. 

En el tercer capítulo, la autora analiza y evalúa las tesis desarrolladas por 
algunos especialistas que defienden el concepto sellarsiano de la verdad ideal, 
específicamente de Rosenberg, Seibt y Seiberth, en oposición a filósofos como Ri-
chard Rorty, quien critica las tesis de Sellars en este ámbito. Rorty atribuye dos 
supuestos a Sellars: en primer lugar, que necesitamos ser capaces de evaluar si 
nuestros esquemas conceptuales convergen para arribar a un concepto ideal de 
verdad; en segundo lugar, que necesitamos un punto de vista neutral o indepen-
diente que nos permita establecer que nuestros esquemas conceptuales conver-
gen hacia una verdad ideal. Para Dach, las interpretaciones de Rosenberg y Seibt 
aceptan el primer supuesto, pero atacan el segundo; la interpretación de Seiber-
th ataca directamente el primer supuesto, al sostener que Sellars no afirma que 
tenemos un acceso empírico a la convergencia de esquemas conceptuales, sino 
que solamente esclarece qué herramientas conceptuales necesitamos para ser 
capaces de pensar sobre la verdad ideal. Dach acepta la interpretación de Seiber-
th, pero se muestra en desacuerdo con algunos de sus argumentos y con su ex-
plicación positiva del concepto sellarsiano de verdad ideal. En este sentido, Dach 
acepta varias ideas desarrolladas por Rosenberg, entre ellas, que el diagnóstico 
de que el concepto de picturing no sirve para aclarar la noción de verdad ideal, y 
que no debemos atribuir una mayor adecuación a un esquema conceptual por el 
hecho de que su uso implique un éxito práctico mayor respecto de otro esquema.

En el cuarto capítulo, la autora desarrolla in extenso su propia interpretación 
de la noción sellarsiana de verdad ideal (que ella denomina “modesta”). Para ello, 
discute en primer lugar la tesis de Sellars de que debe existir alguna continuidad 
entre nuestro esquema conceptual actual y el esquema conceptual peirceano, a 
partir de las ideas de cambio conceptual y reconceptualización. Considerando 
que, para Sellars, las verdades ideales estarán formuladas en el vocabulario de 
la ciencia teórica, la autora analiza el cambio conceptual a partir de los cambios 
teóricos, en los que (a) los conceptos pueden ser enriquecidos con nuevas reglas 
inferenciales o la eliminación de otras reglas, y (b) los nuevos conceptos pueden 



112

RESONANCIAS. Revista de Filosofía � Nº 20 � DICIEMBRE 2025: 103-113 � ISSN: 0719-790X

“reconceptualizar” aquello que era capturado por los antiguos conceptos. Sellars 
busca explicar la continuidad en los cambios conceptuales apelando a las simi-
litudes relevantes presentes en las funciones o roles de los conceptos antiguos y 
nuevos. En este sentido, Dach busca demostrar que las proposiciones sobre tal 
sucesión conceptual “son sensibles al contexto” (p. 112), para lo cual se sirve de 
la comparación con el caso de expresiones traducibles. La autora propone que 
la construcción de un camino único de continuidad conceptual es de gran rele-
vancia si queremos apelar a la idea de convergencia para explicar el concepto de 
verdad ideal. 

A continuación, Dach desarrolla un segundo elemento clave para el concep-
to sellarsiano de la verdad ideal, a saber, el esquema peirceano en tanto ideal 
regulativo. La autora sostiene que no debemos entender este ideal regulativo 
como uno que simplemente nos ofrece un propósito para el cambio conceptual 
después de que ya hemos adoptado algún esquema conceptual. En cambio, “de-
bemos entender este ideal regulativo como la realización perfecta de un conjunto 
de normas que es constitutivo de cualquier esquema conceptual” (p. 132). De 
esta manera, según Dach, “adoptar cualquier esquema conceptual significa que 
ya comprendemos –al menos implícitamente– este ideal regulativo” (p. 132). Con 
este objeto, la autora se sirve para su interpretación del ideal regulativo sellarsia-
no de la interpretación que Ido Geiger (“Is the Assumption of a Systematic Whole 
of Empirical Concepts a Necessary Condition of Knowledge?”. Kant Studien, vol. 
94, n.º 3, 2003, pp. 273-98) realiza sobre el ideal regulativo presente en la filoso-
fía crítica de Kant, y que se opone a la interpretación meramente heurística del 
ideal. Según Dach (y Geiger respecto de Kant), el ideal regulativo sellarsiano no 
impone solamente un imperativo para sistematizar y aumentar la coherencia de 
nuestro esquema conceptual, de manera que las prácticas conceptuales existan 
independientemente del ideal. En cambio, el esquema conceptual peirceano de 
Sellars es la realización de un conjunto de normas constitutivas de cualquier 
esquema conceptual; es decir, las normas que constituyen los esquemas con-
ceptuales son una expresión del ideal regulativo. Una de estas normas es la 
coherencia explicativa. Así, el esquema peirceano sería un esquema conceptual 
que realiza perfectamente los principios más generales que guían nuestras activi-
dades concpetuales, principios que, empero, solo se realizan imperfectamente en 
nuestro esquema conceptual. Con todo, en tanto usuarios de conceptos ya com-
prendemos, al menos en un plano implícito, el ideal regulativo sellarsiano de un 
esquema conceptual en sentido último y, así, el concepto de verdad ideal. Por su-
puesto, esto no significa que ya sabemos qué es lo idealmente verdadero, así como 
tampoco la comprensión del ideal regulativo garantiza que nos aproximamos a él. 

En el capítulo quinto, Dach desarrolla las conclusiones de su investigación y 
de su “interpretación modesta” de la concepción sellarsiana de la verdad. Asimis-
mo, la autora hace frente a las críticas que Rorty realiza a la concepción sellarsiana 



113

MARTIN IGNACIO MOLINA � Stefanie Dach. Wilfrid Sellars on truth: between immanence and transcendence

y que fueron enunciadas en el capítulo tercero. Dach afirma que su lectura es 
“modesta” en el sentido de que trata de minimizar los compromisos problemáti-
cos por parte de Sellars, por medio de una estrategia explicativa de la concepción 
de verdad ideal sin apelar al rol regulativo de la relación de picturing; una lectura 
de la continuidad conceptual dependiente del contexto; y una consideración del 
ideal regulativo de un esquema conceptual peirceano como la realización per-
fecta de principios que constituyen cualquier esquema conceptual, incluyendo 
el nuestro, y al cual nos referimos en tanto usuarios de conceptos, al menos 
implícitamente. Así, la autora sostiene que la crítica de Rorty a la concepción se-
llarsiana de la verdad ideal (según la cual cabría suponer, sin éxito ulterior, que: 
a) “tenemos acceso a un estándar neutral para evaluar esquemas conceptuales”, 
o b) “tenemos acceso al esquema peirceano”, p. 166) omite la posibilidad de que 
existan criterios de adecuación para esquemas conceptuales que no sean inde-
pendientes de cualquier esquema o no están limitados a un ideal desconocido, 
sino a criterios expresados en las normas constitutivas para cualquier esquema 
conceptual. 

Finalmente, la autora incorpora en un sexto capítulo dos apéndices. En el 
primero de ellos sostiene que la concepción sellarsiana de la ciencia reúne dos 
perspectivas, a saber, una que entiende la ciencia como una empresa o práctica 
actual que se distingue de las prácticas de sentido común; y otra que entiende la 
ciencia como el método sistemático por el que se realizan las normas que consti-
tuyen cualquier esquema conceptual. Esta segunda perspectiva concibe la cien-
cia como “una práctica de realización del ideal regulativo sellarsiano” (p. 170) y, 
por tanto, privilegiada en sentido trascendental. En el segundo apéndice, Dach 
intenta clarificar cómo podemos desarrollar un concepto inteligible de la verdad 
ideal en el contexto de la obra de Sellars, atendido su énfasis en el carácter in-
manente del concepto básico de verdad como lo aseverable semánticamente por 
nosotros (que implica apoyar o garantizar una proposición y expresar una dispo-
sición para afirmarla). Para ello, analiza los diversos sentidos en que Sellars afir-
ma que algo es verdadero, para hacerlos dependientes del contexto epistémico en 
el que nos comunicamos. Así, la autora destaca que la sensibilidad al contexto 
resulta central en la explicación sellarsiana del significado.  

El trabajo de Stefanie Dach no puede sino valorarse, tanto por su exposición 
clara y detallada de la obra de Wilfrid Sellars en torno al concepto de la verdad, 
como por su notable manejo de la bibliografía. Asimismo, ofrece una interesante 
y original interpretación que busca resolver la tensión entre inmanencia y tras-
cendencia presente en los escritos de Sellars; y defender la concepción de una 
verdad ideal que sea coherente con el carácter contingente de nuestros sistemas 
y prácticas. 








